# OPODOS TOPOS TOPOS

ΕΚΔΙΔΕΤΑΙ ΚΑΤΑ

ΔΕΚΑΠΕΝΘΗΜΕΡΟΝ

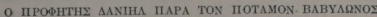
THE ORTHODOX OBSERVER

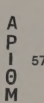
T 0 M 0 E















ΠΡΟΝΟΙΑ-ΤΗΣ-ΕΛΛΗΝ Α S PXIEΠΙΣΚΟΠΗΣ-ΑΜΕΡΙΚΗΣ

Published Bi-weekly by the Greek Archdiocese
Publications Association
Publication Office:

240 West 23rd Street, New York, N. Y. Editorial and Advertising Offices:

Greek Archdiocese, 25-19 30th Drive, Astoria, N. Y. Tel. AStoria 8-1653 Yearly Subscriptions:

United States and Canada \$2.00—Foreign \$2.50

Ten Cents a Copy

Vol. III. No. 57 - April 11, 1937.

Entered as second class matter Nov. 21, 1934, at the post office at New York, N. Y., under the Act of March 3, 1879.

ΤΟ ΜΕΓΑ ΕΛΛΗΝΟΑΜΕΡΙΚΑΝΙΚΟΝ

# TYNOPPADEION TON KATAETHMATON D. C. DIVRY

'Αναλαμβάνει την έκτύπωσιν πάσης τυπογραφικής έργασίας, μικρας ή μεγάλης, με άνυπέρβλητον φιλοκαλίαν και ταχύτητα, είς τὰς κατωτάτας τιμάς.—Παντὸς είδους εὐκολίαι είς τοὺς πελάτας.

ΒΙΒΛΙΑ, ΕΦΗΜΕΡΙΔΕΣ ΚΑΙ ΠΕΡΙΟΔΙΚΑ, ΛΕΥΚΩΜΑΤΑ, ΕΙΣΙΤΗΡΙΑ, ΠΡΟΓΡΑΜΜΑΤΑ, ΚΑΤΑΣΤΑΤΙΚΑ, ΔΙΠΛΟΤΥ-ΠΑ, ΨΗΦΟΔΕΛΤΙΑ, ΠΙΣΤΟΠΟΙΗΤΙΚΑ, ΕΓΚΥΚΛΙΟΙ, ΠΡΟΣ-ΚΛΗΤΗΡΙΑ ΓΑΜΩΝ ΚΑΙ ΒΑΠΤΙΣΕΩΝ, ΚΑΡΤΕΣ, ΕΠΙΚΕΦΑ-ΛΙΔΕΣ, ΦΑΚΕΛΛΟΙ, ΚΑΤΑΛΟΓΟΙ, ΜΠΙΛΟΦΕΡΙΑ, ΚΛΠ.

'Αναθέτοντες την τυπογραφικήν σας έργασίαν είς τὰ Καταστήματα DIVRY δύνασθε νὰ μένετε ήσυχος ὅτι θὰ ἐκτελεσθή ταχέως, χωρίς λάθη, καλλιτεχνική, ὑπὸ πᾶσαν ἔποψιν τελεία.

ΠΕΝΤΕ ΛΙΝΟΤΥΠΙΚΑΙ ΜΗΧΑΝΑΙ Ένεν ΤΕΛΕΙΟΝ ΒΙΒΛΙΟΔΕΤΕΙΟΝ ΙΔΙΑΙΤΕΡΑ ΠΡΟΣΟΧΗ ΕΙΣ ΤΑΣ ΤΑΧΥΔΡΟΜΙΚΑΣ ΠΑΡΑΓΓΕΛΙΑΣ

D. C. DIVRY, Inc.

240 WEST 23RD STREET

### 3ΗΤΗΡΗΤΑΡΑΠ 3ΟΞΟΔΟΘΡΟ Ο

ΕΚΔΙΔΕΤΑΙ ΚΑΤΑ ΔΕΚΑΠΕΝΘΗΜΕΡΟΝ, ΠΡΟΝΟΙΑ ΤΗΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΑΡΧΙΕΠΙΣΚΟΠΗΣ ΑΜΕΡΙΚΗΣ, 25-19 30th Drive, Astoria, L. I. N. Y.

TOMOS  $\Gamma'$ . 'Aqıd. 57.

Διευθυντής: 'Αρχιμ. ΑΘΗΝΑΓΟΡΑΣ ΚΑΒΑΔΑΣ

11 APPIAIOY 1937

#### ΑΝΑΣΥΣΤΑΣΙΣ ΤΗΣ ΜΟΝΑΧΙΚΗΣ ΠΟΛΙΤΕΙΑΣ

ΕΦΘΑΣΑΝ έκ τῆς μητοὸς Ἑλλάδος αἱ πολὺ εὐχάριστοι είδήσεις ὅτι ἡ Ἐκκλησία ἐν πλήρει συνεννοήσει μετά τῆς Κυβερνήσεως ἀποβλέπει εἰς τὴν ἀνασύνταξιν τοῦ γυναικείου μοναχικοῦ βίου καὶ προέβη ήδη είς την προκαταρκτικήν έργασίαν. Έδημοσιεύθη ήδη νόμος περί ίδρύσεως τάγματος Έλληνίδων Καλογραιών, με σκοπόν να δργανώνουν σχολεῖα στοιχειώδους ἐκπαιδεύσεως, ἀνάλογα ποὸς τὰ σχολεῖα, τὰ ὁποῖα ἔχει ἡ Παπικὴ Ἐκκλησία εἰς ὅλον τὸν κόσμον καὶ τῶν ὁποίων ἡ λειτουργία εἶνε έξ ὁλοκλήρου ανατεθειμένη είς Καλογραίας. Δεν αποκλείεται μαζύ με τὸν βασικὸν αὐτὸν σκοπὸν νὰ συνδυασθοῦν καὶ ἄλλοι σκοποὶ ὅχι ὁλιγώτερον ἱεροὶ καὶ πρακτικής κοινωνικής ώφελείας πρόξενοι, ώς τής φιλανθρωπίας έξασχουμένης δι' έλεημοσυνών, δι' ίδούσεως νοσοχομείων καὶ ὀρφανοτροφείων, τάγματος είδικοῦ 'Αδελφῶν έλέους ἀποκλειστικοῦ διὰ τὰς ἀνάγκας κατὰ τοὺς πολέμους κτλ.

Είς τὸ ἄρθρον τοῦτο δὲν ἔχομεν σχοπὸν νὰ παρατάξωμεν ύποδείξεις κατευθύνσεων τοῦ ἀρξαμένου ἔργου. 'Αφοῦ τοῦ Διοικητικοῦ Συμβουλίου τοῦ Αδελφάτου τούτου προΐσταται δ Μαχαριώτατος 'Αρχιεπίσκοπος 'Αθηνών Χρυσόστομος καὶ μέλη αὐτοῦ θὰ εἶνε Καθηγηταὶ τοῦ Ἐθνιχοῦ ἡμῶν Πανεπιστημίου, 'Αρεοπαγίται, μέλη τοῦ Συμβουλίου Έπικρατείας, Προϊστάμενοι διαφόρων φιλανθρωπικῶν ίδουμάτων καὶ ἐν γένει ἐπίλεκτα μέλη τῆς 'Αθηναϊκής Κοινωνίας, είνε έξησφαλισμένον έκ τῶν προτέρων, ὅτι ἡ κατεύθυνσις ἡ ὁποία θὰ δοθῆ εἰς τὴν λειτουργίαν τοῦ ἐν λόγω μοναχικοῦ τάγματος θὰ εἶνε ή ἀρίστη.

Ο 'Ορθόδοξος Παρατηρητής μόνον δράττεται τῆς εὐχαιρίας νὰ τονίση τὴν ὑψηλὴν σημασίαν τοῦ έπιδιωχομένου ἔργου, ώς χοινωνιχής ἀφελείας, άλλὰ πρὸ παντὸς ὡς ἔργου, ἀποσκοποῦντος νὰ ἀποκαταστήση ένα θεσμόν τῆς 'Ορθοδόξου 'Ανατολικῆς 'Εκκλησίας, ὁ ὁποῖος παραμεληθεὶς ἐπὶ αἰῶνας, ἔνεκα | τῆς κοινωνίας, ἔχει γίνη ἐπίσης παραδεκτὸν ὅτι τὰ

τῶν ἀντιξόων ἐθνικῶν περιστάσεων, ἀλλὰ καὶ πολιτιχῶν ἀτασθαλιῶν, ἐγένετο αἰτία νὰ παρεξηγηθῆ καὶ κατηγορηθη ώς πνιγμένος είς ανατολίτικην νωχέ-LELAY.

'Ο θεσμός οὖτος εἶνε ὁ μοναχικός.

Τὸ ὅτι εἶνε δυνατὸν νὰ εύρίσκωνται εἰς κάθε έποχήν, ἀκόμη καὶ εἰς τὴν ποὸς τὸν ἀτομικισμὸν καὶ την φιληδονίαν χυρίως ρέπουσαν σύγχρονόν μας έποχήν, ἄνθοωποι, ἄνδοες καὶ γυναῖκες, μὲ αὐταπάρνησιν τοιαύτην, ώστε νὰ γίνωνται μοναχοί, νὰ κατατάσσωνται είς τάγματα μὲ πολύ αὐστηρὰς διατάξεις καὶ νὰ έξυπηρετοῦν ἀνάλογα τὴν χριστιανικὴν ίδεολογίαν, είνε άναμφισβήτητον, ὅτι πρέπει νὰ προκαλή τὸν θαυμασμόν. Ο άγων έναντίον των άπαιτήσεων της φύσεως καὶ της όλεθρίας έπιδράσεως φιληδόνου καὶ συμφεροντολογικοῦ περιβάλλοντος είνε τόσον μεγάλος, τόσον σκληρός, τόσον ἄχαρις, τόσον έξαντλητικός ώστε έχεῖνοι, που ἀποδύονται είς τοιοῦτον άγῶνα, ἄνδρες καὶ γυναῖκες, δὲν μπορεῖ κανεὶς να άρνηθη, ὅτι ἔχουν πίστιν, εὐσέβειαν, εὐγένειαν ψυχῆς, ύψος γαρακτῆρος, φιλαδελφίαν καὶ πεποίθησιν ότι ή άνθρωπότης έχει προορισμόν πολύ άνώτερον από έχεινον τὸν ὁποιον προσπαθοῦν οι ύλοφρονοῦντες φιλόσοφοι νὰ τῆς δώσουν. Συνεπῶς διὰ τὴν ὑγιᾶ μερίδα τῆς χοινωνίας, διὰ πάντα ἄνθρωπον ό όποῖος δύναται νὰ ἴδη καὶ νὰ ἐκτιμήση τὴν ἀρετήν, τὰ πρόσωπα αὐτά, ποὺ γίνονται μοναχοὶ πρὸς έξυπηρέτησιν τῆς χριστιανικῆς πίστεως καὶ τῆς κοινωνίας είς τὸν δρόμον τῆς ἀρετῆς, είνε ἀξιοθαύμαστοι.

Καὶ ἀρχικῶς μὲν έθεωρήθη ὅτι ὁ μοναχὸς ἢ ἡ μοναχή θὰ ἦτο ἀνάγκη νὰ μένη κατάκλειστος εἰς τὸ κελλίον της Μονής καὶ έκει έν νηστείαις καὶ άγουπνίαις νὰ ἐξαϋλώση τὴν ζωήν του καὶ διὰ προσευχῶν νὰ έλκύση τὸ ἔλεος τοῦ Παναγάθου Θεοῦ διὰ τὴν σωτηρίαν της ζωής αὐτοῦ καθώς καὶ τὴν σωτηρίαν της ψυχης όλων των άνθρώπων. Σήμερον όμως όπότε πνέει καὶ ἄνεμος πρακτικότητος καὶ ἔχει ἀποδειγθη ὅτι τὰ πνευματικὰ προσόντα προσώπων τινῶν δύνανται κάλλιστα νὰ συμβάλλουν καὶ εἰς καλυτέρευσιν

πνευματικά καθήκοντα τοῦ μοναχικοῦ δίου δύνανται νὰ συμδιδασθοῦν καὶ συνδυασθοῦν μὲ καθήκοντα κοινωνικῆς ἀφελείας.

Τοόποι κοινωνικής έξυπηρετήσεως ύπο μοναχῶν ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν ὑπάρχουν πολλοί, τῶν ὁποίων μερικοὺς ἀναφέρομεν εἰς τὴν ἀρχὴν τοῦ ἄρθρου τούτου· ἰδία ὅμως ἱερώτατος σκοπὸς εἶνε ὁ μορφωτικὸς διὰ συστηματικής ἐκπαιδεύσεως τῆς μικρᾶς, τῆς παιδικῆς ἡλικίας. Καὶ εἰς ἄλλας χώρας γίνεται τοῦτο καὶ τὰ σχολεῖα εἰς τὰ ὁποῖα διδάσκουν μοναχοὶ ἢ μοναχαὶ ἀφθονοῦν ἐν Εὐρώπη, ᾿Αμερικῆ καὶ εἰς πᾶσαν ἄλλην γωνίαν τῆς γῆς. Δι᾽ αὐτὸ θὰ ἀρκεσθῶμεν ἐνταῦθα νὰ τονίσωμεν τὴν χρησιμότητα τῆς μοναχικῆς ζωῆς ἀνδρώων καὶ γυναικείων μονῶν πρὸς ἐξυπηρέτησιν τῆς Ἑλλάδος, ὡς Κράτους, Ἐκκλησίας καὶ Κοινωνίας.

Δεν έννοουμεν ότι θα έπρεπε να δογανωθούν μοναχικὰ τάγματα, τὰ ὁποῖα νὰ ἀναλάβουν τὴν ὅλην έστω καὶ στοιχειώδη ἐκπαίδευσιν ἐν Ἑλλάδι, ἀπολύτως έλεύθερα καὶ νὰ συμδῆ ὅ,τι συνέδη εἰς Μεξικό, Ίσπανίαν, Πορτογαλλίαν καὶ ἄλλας χώρας, εἰς τὰς όποίας ή Παπική Έκκλησία ἀπέβη κράτος ἐν κράτει. Έννοουμεν μόνον ότι ή κοινωνική, έκκλησιαστική καὶ ἐκπαιδευτική ἀκόμη μόρφωσις τοῦ Ἑλληνιχοῦ λαοῦ θὰ ἡδύνατο νὰ έξυπηρετηθῆ ὑπὸ μοναχῶν, μορφωθέντων έπὶ τούτω δι' έκπαιδευτικοῦ προγράμματος καταρτίζομένου ύπ' αὐτοῦ τοῦ κράτους. Νὰ ἀπέμεναν δὲ μόνον ὀλίγαι ἱστορικαὶ μοναί, νὰ ώργανοῦντο αὖται καταλλήλως καὶ νὰ ἀπέβαινον φυτώρια είς τὰ ὁποῖα νὰ καλλιεργοῦνται συνειδήσεις καὶ νόες πρὸς ἐξύψωσιν τῆς Ἐκκλησίας εἰς θέσεις ίεραρχίας, Καθηγητών Θεολογικών Σχολών, Ίεροκηρύκων, συγγραφέων θεολογικών καὶ ἐν γένει θρησκευτικών συγγραμμάτων καὶ ἄλλων όμοίων σκο-

Διὰ τὸν λόγον τοῦτον, τὸ σπουδαῖον αὐτὸ μέτρον τῆς σημερινῆς Κυβερνήσεως περὶ ἱδρύσεως τάγματος Ἑλληνίδων καλογραιῶν θέτει μίαν καλὴν ἀρχὴν καὶ δίδει πολλὰς ἐλπίδας ὅτι ἡ ἐπιτυχία τοῦ μέτρου τούτου θὰ πείση τὴν Κυβέρνησιν καὶ τὴν Ἐκκλησίαν ὅτι πρέπει νὰ ἐκτείνη τὴν ἀξιέπαινον αὐτὴν προσπάθειαν σὺν τῷ χρόνῷ ιστε ὁ ὅλος μοναχικὸς βίος τῶν Ἑλληνικῶν ἀνδρώων καὶ γυναικείων μονῶν νὰ ἀρθῆ εἰς ΰψος σεβαστὸν ἀπὸ θρησκευτικῆς, μορφωτικῆς καὶ κοινωφελοῦς ἀπόψεως.

Παρακαλούνται οἱ ἀνανεώσαντες τὴν συνδρομήν των καὶ μὴ λαμδάνοντες τὸ ψύλλον κανονικῶς ὅπως γράψωσιν ἀπ' εὐθείας πρὸς τὸ Τμῆμα Διεκπεραιώσεως ὡς ἐξῆς:

ORTHODOX OBSERVER, Circulation Dept. 240 W. 23rd St., New York

#### ΛΥΣΕΙΣ ΑΠΟΡΙΩΝ

Π οὸς τὴν ἀξιότιμον Διεύθυνσιν τοῦ «'Ορθοδόξου Παρατηρητοῦ».

Παρακαλῶ ὅπως μοῦ λύσετε τὴν ἑξῆς ἀπορίαν. Κατάγομαι ἐκ Μυριοφύτου τῆς Κωνσταντινουπόλεως, ὅπου εἴχαμε δύο Ἐκκλησίας, τὴν Μητρόπολιν καὶ τοὺς Ἡγίους Θεοδώρους. Εἰς αὐτὴν ἡ εἰκόνα εἰχε καὶ τοὺς δύο Ἡγίους Θεοδώρους, τὸν Τήρωνα καὶ τὸν Στρατηλάτην καὶ ἑωρτάζοντο τὸ πρῶτον Σάββατον τῆς Μεγάλης Τεσσαρακοστῆς. Δὲν ἐνθυμοῦμαι καλὰ πῶς ἔγραφε τὸν βίον τους τὸ Ὠρολόγιον τὸ ὁποῖον εἴχαμε εἰς τὸ σπῆτί μας νομίζω ὅμως ὅτι ἔκαμαν κἄτι διὰ τὰ κόλλυβα. Τὸ μόνον ποὺ μοῦ κινεῖ τὴν περιέργειαν εἶνε νὰ βλέπω ὅτι καὶ εἰς τὴν παλαιὰν Ἑλλάδα καὶ ἐδῶ τὰ Ὠρολόγια δὲν ἀναφέρουν τίποτε, οὖτε καὶ ἡ Ἱερὰ Σύνοψις, ποὺ ἀγόρασα ἀπ' ἐδῶ, οὖτε καὶ διὰ τὸν Ἅγιον Στυλιανόν, τοῦ ὁποίου ἡ ἑορτὴ γίνεται εἰς τὰς 26 Νομεβρίου.

Παρακαλῶ ἐξηγήσατέ μου, κάθε τόπος ἑορτάζει χωριστὰ τοὺς 'Αγίους; Δὲν εἶνε μιὰ ἡ 'Ορθόδοξος Θρησκεία;

'Ελπίζων ὅτι θὰ λύσετε τὴν ἀπορίαν μου,

Διατελώ μετ' ἐπτιμήσεως

#### ΘΕΟΔΩΡΟΣ Σ. ΘΕΟΔΩΡΙΔΗΣ

#### ΑΠΑΝΤΗΣΙΣ

1ον. Πράγματι ἡ 'Ορθόδοξος Έχκλησία ἑορτάζει τὴν μνήμην τοῦ 'Αγίου Θεοδώρου, ὁ ὁποῖος ἀνομάζετο καὶ Τήρων ἀπὸ τὴν πόλιν τῆς καταγωγῆς του, τὸ Σάββατον τῆς πρώτης ἑβδομάδος τῶν νηστειῶν, λεγόμενον καὶ Ψυχοσάββατον.

Ό δίος του, ὅπως καὶ ὁ δίος κάθε ἄλλου 'Αγίου δὲν περιλαμβάνεται εἰς τὴν Σύνοψιν διότι δὲν ἔχει θέσιν ἐκεῖ. Μπορεῖτε ὅμως νὰ τὸν εὕρετε εἰς τὸ ἰδιαίτερον βιβλίον τὸ ὁποῖον λέγεται «Βίοι τῶν 'Αγίων» ἢ εἰς τὸ «Τριώδιον» τῆς 'Εκκλησίας ἢ εἰς τὸ 'Ωρολόγιον. "Ολα αὐτὰ ἀναφέρουν ἐκεῖ τὰ σχετικὰ μὲ τὰ κόλλυβα. Εἰς τὴν στήλην αὐτὴν δὲν δυνάμεθα νὰ παραθέσωμεν δλόκληρον τὸν βίον 'Αγίων καὶ ἐπὶ πλέον εἰς τὸ τεῦχ. 30 σελ. 7 τοῦ «'Ορθοδόξου Παρατηρητοῦ» ἔχομεν γράψει διὰ τὸ ζήτημα τῶν κολλύβων καὶ τοῦ 'Αγίου Θεοδώρου. Κατὰ τὸ Ψυχοσάββατον ὅμως ἑορτάζεται ἡ μνήμη τοῦ 'Αγίου Θεοδώρου τοῦ Τήρωνος διότι πρόκειται περὶ τῶν κολλύβων. 'Η πραγματικὴ ὅμως ἡμέρα τῆς μνήμης τῶν 'Αγ. Θεοδώρων εἶνε τοῦ μὲν Τήρωνος τὴν 17ην Φεβρουαρίου, τοῦ δὲ Στρατηλάτου τὴν 8ην Φεβρουαρίου.

2ον. Δὲν ὑπάρχουν διαφοραὶ ἐν σχέσει μὲ τὴν θρησκείαν εἰς τὰ διάφορα μέρη τῆς Ἑλλάδος. Ἐν σχέσει ὅμως μὲ τὸν ἑορτασμὸν τῶν 'Αγίων συμβαίνει εἰς πολλὰ μέρη νὰ ἐσρτάζωνται "Αγιοι, οἱ ὁποῖοι δὲν ἑορτάζονται ἰδιαιτέρως εἰς ἄλλη μέρη. 'Ως λ. χ. 'Ο "Αγιος Κωνσταντῖνος τῆς "Υδρας, ὁ "Αγιος Γεώργιος ὁ Νεομάρτυς τῆς 'Ηπείρου καὶ ἄλλοι οἱ ὁποῖοι ἡγίασαν ἀπὸ μαρτύρια τὰ ὁποῖα προεκάλεσαν τοπικαὶ ἀνάγκαι. Αὐτὸ δὲν δλάπτει διόλου τὴν 'Ορθοδοξίαν.

'Αρχιμ. 'Αθ. Καβάδα Πρωτοσυγκέλλου.

#### ΠΕΡΙ ΜΝΗΜΟΣΥΝΩΝ

Εἰς τὸ σχετικὸν ἄρθρον τοῦ προηγουμένου τεύχους ἀπεδείξαμεν, μὲ ἐδάφια τῆς 'Αγίας Γραφῆς, ὅτι αὕτη συνιστῷ νὰ προσευχώμεθα ὑπὲρ τῶν ψυχῶν τῶν νεκρῶν, ὅπως καὶ ὑπὲρ τῶν συνανθρώπων μας, οἱ ὁποῖοι ζοῦν ἀκόμη εἰς τὸν κόσμον τοῦτον. Μᾶς βεβαιοῖ δὲ ὅτι ἡ προσευχὲς αὐτὲς εἶνε εὖπρόσδεκτες, καλόδεκτες ἀπὸ τὸν Θεόν.

'Αφοῦ δὲ τὰ μνημόσυνα εἶνε τέτοιες προσευχὲς καὶ δεήσεις πρὸς τὸν Θεὸν ὑπὲρ τῶν ψυχῶν τῶν νεκρῶν, ἀφ' ἑνὸς μὲν πιστεύομεν ὅτι ἡ διάταξις τῆς Ἐκκλησίας μας νὰ τελοῦμε μνημόσυνα εἶνε σύμφωνος μὲ τὴν 'Αγίαν Γραφήν, ἀφ' ἑτέρου δὲ πειθόμεθα ὅτι τὰ μνημόσυνα εἶνε ἀφέλιμα εἰς τὰς ψυχάς.

'Αλλ' αὐτὸ δὲν πρέπει νὰ μᾶς παραπλανήση καὶ νὰ φαντασθῶμεν, ὅτι ἀρκεῖ νὰ κάμουμε μνημόσυνον διὰ τὴν ψυχὴν ἑνὸς ἀγαπητοῦ μας νεκροῦ καὶ τότε ἀσφαλῶς θὰ καλυτερεύση ἡ θέσις τῆς ψυχῆς αὐτῆς εἰς τὴν πέραν τοῦ τάφου ζωήν. Τέτοιαν δεβαιότητα δὲν τὴν ἔχουμε, διότι αὐτὸ ἐξαρτᾶται μόνον ἀπὸ τὸν Θεόν δὲν εἰνε δὲ ὑποχρεωμένος ὁ Θεὸς νὰ ἐκτελῆ ὅ,τι ζητοῦμε εἰς τὰς προσευχάς μας. 'Εμεῖς λοιπὸν παρακαλοῦμεν τὸν Θεὸν καὶ μόνον ἐλπίζομεν ὅτι θὰ εὐσπλαγχνισθῆ τὴν ψυχὴν ἢ τὰς ψυχὰς περὶ τῶν ὁποίων παρακαλοῦμεν.

'Αλλὰ καὶ ἄν παραδεχθοῦμε ὅτι ὁ Πολυεύσπλαγχνος Θεός, διὰ λόγους τοὺς ὁποίους ἡ πανσοφία του γνωρίζει, δὲν θεωρήση τὴν ψυχὴν αὐτὴν ἀξίαν τέτοιας εὐσπλαγχνίας, πάλιν τὰ μνημόσυνα δὲν εἶνε περιττά. 'Η χρησιμότης των καὶ ἡ ἀξία των φαίνεται εἰς τὰς σχέσεις τῆς 'Ορατῆς ἡ Στρατευρμένης 'Εκκλησίας πρὸς τὴν 'Αόρατον ἡ Θριαμβεύουσαν 'Εκκλησίαν.

Ποὶν ἀναφέρουμε ὅμως τὲς σχέσεις αὐτές, πρέπει νὰ εξηγήσουμε ποιὰ εἶνε ἡ ὁρατὴ Ἐκκλησία καὶ ποία εἶνε ἡ ἀόρατος· ἢ ποία εἶνε ἡ στρατευομένη Ἐκκλησία καὶ ποία ἡ θριαμβεύουσα.

"Ολοι βεβαίως γνωρίζουμε ὅτι ὁ Υίὸς τοῦ Θεοῦ ὁ Ἰησοῦς Χριστὸς ἡλθεν εἰς τὸν κόσμον διὰ νὰ σώση τὸ ἀνθρώπινον γένος. Τὴν σωτηρίαν αὐτὴν ὁ Χριστὸς θὰ τὴν ἐνεργοῦσε καὶ τὴν ἐπετέλεσε μὲ τρεῖς ἐνεργείας του:

- α΄. Έδίδαξε τοὺς ἀνθρώπους τὴν θείαν ἀλήθειαν.
- 6'. Έθυσιάσθη καὶ ἔδωκε τὸ πανάχραντον αξμά του ἐπάνω στὸ σταυρό, καὶ
- γ΄. Ίδουσε τὴν Ἐκκλησίαν του διὰ νὰ ἐξακολουθήση αὕτη τὸ ἀπολυτρωτικὸν ἔργον του, μέχρι συντελείας τοῦ κόσμου.

Μὲ τὴν θυσίαν τοῦ Σωτῆρος μᾶς ἀπήλλαξεν ὁ Θεὸς ἀπὸ τὸ προπατορικὸν ἀμάρτημα καὶ ἐκαθαρίσθημεν ὥστε νὰ μποροῦμε ἐὰν θέλουμε νὰ γίνουμε πολῖται τῆς Οὐρανίου Βασιλείας. Μὲ τὴν διδασκαλίαν του ὁ Σωτὴρ Χριστὸς μᾶς ἐφώτισε τὸν νοῦν καὶ τὴν ψυχὴν καὶ μᾶς ἔδωκε τρόπον ζωῆς ἀγαπητῆς εἰς τὸν Θεόν. Μὲ τὴν ἴδρυσιν τῆς Ἐκκλησίας μᾶς ἥνωσεν εἰς μίαν θείαν ὀργάνωσιν, ἀπὸ τὴν ὁποίαν ἔχουμε καὶ τὴν διδασκαλίαν τοῦ Χριστοῦ καὶ τὸν ἀγιασμὸν διὰ μέσου Ἱερῶν Μυστηρίων, δηλ. συνεχίζεται τὸ ἀπολυτρωτικὸν ἔργον τοῦ Χριστοῦ εἰς γενεὰς γενεῶν.

Δι' αὐτὴν ὅμως τὴν ἵδρυσιν τῆς Ἐκκλησίας πρέπει νὰ δώσουμε περισσότερες ἐξηγήσεις, τὲς ἔξῆς:

Ποίν ἀναληφθῆ εἰς τοὺς Οὐρανοὺς ὁ Σωτὴρ Χριστός, μετὰ τὴν ἀνάστασίν του, ἴδρυσε μίαν ὀργάνωσιν διὰ τὴν ὁποίαν εἰχε ἄλλες φορὲς προηγουμένως χάμει λόγον καὶ τὴν ἀνόμασε καὶ ὁ ἴδιος Ἐ κ κ λ η σ ί α ν, πρὸ παντὸς ὅμως οἱ ᾿Απόστολοι ρητῶς τὴν ὀργάνωσιν αὐτὴν τὴν ὀνομάζουν Ἐκκλησίαν.

Διὰ νὰ μπορέση νὰ ἐξακολουθήση τὰ ἀπολυτρωτικὸν ἔργον ἡ Ἐκκλησία, δηλ. ἡ ὀργάνωσις τὴν ὁποίαν ἵδρυσε, ὁ Χριστὸς ἐφωδίασε τοὺς ᾿Αποστόλους μὲ ἐξουσίαν ἐκ Θεοῦ. Ἡ ἐξουσία δὲ αὐτή, μὲ τὸ κῦρός της, ἦταν τριπλῆ:

- α΄. Διδακτική. Είπεν εἰς αὐτούς: «Πορευθέντες μ α θ η τ ε ύ σ α τ ε πάντα τὰ ἔθνη». (Ματθ. ΚΗ΄ 10). Καὶ «δ ι δ ά σ κ ο ν τ ε ς αὐτοὺς τηρεῖν πάντα ὅσα ἐνετειλάμην ὑμῖν.» (στίχ. 20)
- 6'. 'Αγιαστική. Προσέθεσε δηλ. εἰς τὰ ἀνωτέρω: «Βαπτίζο ντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρὸς καὶ τοῦ Υἰοῦ καὶ τοῦ 'Αγίου Πνεύματος». (Ματθ. ΚΗ' 19) καὶ
- γ'. Ποιμαντική ἢ Διοικητική. Τοὺς είχε δηλ. εἴπει: «Θσα ἄν δ ή σ η τ ε ἐπὶ τῆς γῆς ἔσται δ εδε μ έ ν α ἐν τῷ οὐρανῷ καὶ ὅσα ἄν λ ὑ σ ητ ε ἐπὶ τῆς γῆς ἔσται λ ελ υ μ έ ν α ἔν τῷ οὐρανῷ». (Ματθ. ΙΗ΄. 18) Καί: «Ο ἀκούων ὑμῶν, ἐμοῦ ἀκούει καὶ ὁ ἀ θ ε τ ῶ ν ὑ μ ᾶ ς ἐ μ ὲ ἀ θ ε τ ε τ ὁ δὲ ἀθετῶν ἐμὲ ἀθετεῖ τὸν ἀποστείλαντά με.» Ἐπὶ πλέον δὲ ὑπεσχέθη ὅτι θὰ είνε παρὼν εἰς τὴν ὀργάνωσιν αὐτήν, εἰς τὴν Ἐκκλησίαν, πάντοτε, εἰπών: «Καὶ ἰδοὺ ἐγὼ μεθ' ὑμῶν εἰμὶ πάσας τὰς ἡμέρας ἔως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος.»

'Αφοῦ λοιπὸν οἱ 'Απόστολοι ἔλαβαν τέτοιο κῦρος, ὥστε έκεῖνος, ποὺ δὲν θὰ ὑπήκουε εἰς αὐτοὺς θὰ ἦτο ἐχθρὸς τοῦ Θεού, και τέτοιαν έξουσίαν ώστε ό,τι συνεχώρουν αυτοί να είνε συγχωρημένον καὶ ἀπὸ τὸν Θεὸν καὶ ὅ,τι ἐτιμώρουν αὐτοι νὰ είνε ἀξιοτιμώρητον και ἀπὸ τὸν Θεόν, ὡργάνωσαν τὴν Χριστιανικὴν Ἐκκλησίαν. Ἐχειροτόνησαν Ἐπισκόπους ώς διοικητάς τῶν Χριστιανικῶν Κοινοτήτων καὶ μετέδωκαν είς αὐτοὺς οὕτω "Αγιον Πνεῦμα, ὅπως καὶ αὐτοὶ είχαν λάβει" διότι χωρίς την καθιέρωσίν των διά τοῦ 'Αγίου Πνεύματος δεν θα είχαν θείαν αποστολήν και κύρος θα ήσαν όπως οί λαϊκοί κυβερνήται είς πολιτικάς θέσεις. Τοιουτοτρόπως ἔδωκαν είς αὐτοὺς καὶ τὴν ἐξουσίαν καὶ τὸ κῦρος, τὰ ὁποῖα αὐτοὶ είχαν λάβει ἀπὸ τὸν Σωτῆρα καὶ ἐπὶ πλέον ἔδωκαν εἰς αὐτοὺς τὴν ἐντολὴν καὶ τὸ δικαίωμα νὰ χειροτονοῦν καὶ αὐτοι άλλους, ούτως ώστε ή Έκκλησία να έξακολουθήση το άπολυτρωτικόν ἔργον τοῦ Χριστοῦ ἀπαράλλακτα ὅπως τὸ ήθέλησεν αὐτὸς ὁ ίδουτής.

'Απὸ τότε ἕως σήμερα ἐξακολουθεῖ χωρὶς διακοπὴν τὸ ἔργον αὐτὸ τῆς Ἐκκλησίας καὶ ἡ Ἱεραρχία δηλ. ὁ Κλῆρος ἔχει κανονικὴν διαδοχὴν ἀπὸ τοὺς ᾿Αποστόλους καὶ τηρεῖ ἀνόθευτον τὴν διδασκαλίαν τοῦ Χριστοῦ καὶ μεταδίδει τὰ Ἅγια Μυστήρια εἰς τοὺς πιστοὺς αὐτῆς. Ἡ Ἐκκλησία αὐτὴ εἶνε ἡ Μία, Ἡγία, Καθολικὴ καὶ ᾿Αποστολικὴ Ἐκκλησία, ὡς λέγει τὸ Σύμδολον τῆς πίστεως, δηλ. ἡ ᾿Ορθόδοξος Ἐκκλησία.

'Η Έκκλησία δὲ αὕτη, ποὺ εἶνε ἕνα ὀργανικὸν σῶμα, μὲ πλῆθος μελῶν, μὲ τοὺς διοικητὰς Ἐπισκόπους, μὲ τὴν (Συνέχεια εἰς τὴν σελ. 7)

#### ΔΙΑΤΙ ΤΟ ΟΡΘΟΔΟΞΟΝ ΠΑΣΧΑ ΕΟΡΤΑΖΕΤΑΙ ΤΟΣΟΝ ΑΡΓΑ ΕΦΕΤΟΣ

Διὰ νὰ ἐννοηθῆ τὸ γιατὶ ἔπεσε ὁ ἑορτασμὸς τοῦ Πάσχα τόσον ἀργὰ ἐφέτος εἰς τὴν 'Ορθόδοξον 'Εκκλησίαν μας, πρέπει νὰ γίνη ἀντιληπτὸν τὸ ζήτημα τῆς ἰ σ η με ρ.ί α ς· γιατὶ σύμφωνα μ' αὐτὴν κανονίζεται ἡ ἡμέρα τοῦ 'Ορθοδόξου Πάσχα ποὺ πρέπει νὰ ἑορτάζεταιι τὴν Κυριακὴν μετὰ τὴν Πανσέληνον ἡ ὁποία γίνεται μετὰ τὴν ἐαρινὴν (ἀνοιξιάτικην) ἰ σ η με ρ ί α ν.

Γιὰ ὅσους ἔτυχε νὰ μὴ γνωρίζουν τί πρᾶγμα εἶνε αὐτὴ ἡ ἰσημερία, ἀναφέρουμε ὅτι ἡ σφαῖρα τῆς γῆς κάνει συνεχῶς δύο κύκλους. Τὸν ἕνα τὸν κάνει γύρω στὸν ἄξονά της ὅπως κάθε ρόδα ἀμάξης, καὶ χρειάζεται γι' αὐτὸ 24 ὧρες. Γυρίζοντας δὲ ἔτσι μπρὸς στὸν ἥλιο πέρνουν ἡ μισὲς πάντα χῶρές της διαδοχικὰ φῶς ἀπ' αὐτὸν καὶ ἡ ἄλλες μισὲς ἔχουν σκοτάδι. Αὐτὸ εἶνε ποὺ μᾶς δίνει τὴν ἡμέρα καὶ τὴν νύκτα. Τὸν ἄλλον γύρον, ποὺ δὲν εἶνε ὁλοστρόγγυλος κύκλος, τὸν κάνει γύρω στὸν ἥλιο. Καὶ γιὰ νὰ κάμη ὅλο αὐτὸ τὸ διάστημα τῆς ἑλλειπτικῆς, ὅπως ὀνομάζεται ὁ κύκλος αὐτός, ἡ γῆ χρειάζεται 365 ἡμέρες, 5 ὧρες, 48 λεπτὰ καὶ 45 δευτερόλεπτα περίπου. Αὐτὸ μᾶς δίνει τὲς τέσσαρες ἐποχὲς, ἄνοιξι, καλοκαῖρι, φθινόπωρο καὶ χειμῶνα.

Καθώς ὅμως ὅλοι τὸ ξέρουμε, δὲν φωτίζει ὁ ἥλιος ὅλες τὲς ἡμέρες τοῦ χρόνου ἴσες ὧρες, δηλ, μὲ τὴν ἴδια διάρκεια τὸν μὲν χειμῶνα εἶνε ἡ ἡμέρες μικρὲς καὶ φυσικὰ ἡ νύκτες μεγάλες, τὸ δὲ καλοκαῖρι εἶνε μεγάλες ἡ ἡμέρες καὶ φυσικὰ μικρὲς ἡ νύκτες. Αὐτὸ συμβαίνει γιατὶ ὁ δρόμος τῆς γῆς γύρω στὸν ἤλιον δὲν εἶνε κύκλος, εἶνε ἐλλειπτική, μακρουλότερος ἀκόμη καὶ ἀπὸ τὸ σχῆμα τοῦ αὐγοῦ.

"Ετσι προχωρώντας ἀπὸ τὸ χειμώνα στὸ καλοκαίρι μεγαλώνει ἡ ἡμέρα καὶ μικραίνει ἡ νύκτα' ὅταν δὲ φθάνουν στὸ σημεῖο, ποὺ ἡ διάρκεια τῆς ἡμέρας εἶνε ἀκριβῶς τόση ὅση εἶνε καὶ ἡ διάρκεια τῆς νύκτας, τότε τὴν ἡμέραν ἐκείνην τὴν ὀνομάζουμε ἰ σ η μ ε ρ ί α ν. Κατόπιν προχωρώντας στὸ καλοκαῖρι ἐξακολουθοῦν νὰ γίνονται ἡ ἡμέρες μεγαλείτερες ἕως τὴν 21ην τοῦ '1-ουνίου καὶ κατόπι πάλι ἀρχίζουν νὰ μικραίνουν ἡ ἡμέρες καὶ νὰ μεγαλώνουν ἡ νύκτες. "Ετσι πάλι κατὰ τὴν ἀρχὴ τοῦ φθινοπώρου ἔρχεται καιρὸς ποὺ ἔχουμε ἴσιαμέρα, ἴσια-νύκτα, δηλαδὴ ἔχουμε ἄλλη μίαν ἰ σ η-μ ε ρ [ α ν.

"Ετσι ἔχουμε δύο ὶ σ η μ ε ρ ί ε ς τὸ χρόνο μία, ὅταν μεγαλώνουν ἡ ἡμέρες καὶ μικραίνουν ἡ νύκτες δηλ. τὴν ἄνοιξιν, καὶ μία, ὅταν μικραίνουν ἡ ἡμέρες καὶ μεγαλώνουν ἡ νύκτες, δηλ. τὸ Φθινόπωρον.

'Εὰν ἡ ἡμέρες, ποὺ χρειάζεται ἡ γῆ γιὰ νὰ κάμη τὸν κύκλο γύρω στὸν ἥλιο, δηλ. τὸ ἔτος, ἦταν ἀκριβὴς ἀριθμὸς σὲ ἡμερόνυκτα, δηλ. ἐὰν ἕνα ἔτος εἶχε ἀκριδῶς 365 ἡμερόνυκτα, τότε ἡ κάθε μία ἀπ' αὐτὲς τὲς δύο ἰσημερίες θὰ ἔπεφτε κάθε χρονιὰ τὴν ἴδια ἡμέρα ἀλλά, ὅπως εἴπαμε, τὸ ἔτος ἔχει 365 ἡμερόνυκτα, 5 ῶρες, 48 λεπτὰ καὶ 45 περίπου δευτερόλεπτα, καὶ πρέπει νὰ τακτοποιοῦμε κι' αὐτὲς τὲς 5 ὧρες, 48 λεπτὰ καὶ 50 δευτερόλεπτα, γιατὶ μαζεύονται πολλὲς ὧρες καὶ γίνεται σιγὰ-σιγὰ διαφορὰ ἡμερῶν, καὶ ἑδδομάδων καὶ

μηνών, καὶ τότε στὴν ἡμέρα τῆς ἰσημερίας ἔχουμε διάφορον ἡμερομηνίαν.

'Επειδή δὲ αὐτή ή 5 ὧρες, 48 λεπτὰ καὶ 45 δευτερόλεπτα διαφορὰ κάθε ἔτους γίνεται στὰ τὲσσαρα χρόνια μία διαφορὰ ἀπὸ 23 ὧρες καὶ 15 λεπτὰ περίπου, δηλ. σχεδὸν ἔνα ήμερόνυκτο, ἐπρόσθεσαν ἔνα ήμερόνυκτο σὲ κάθε τέταρτο ἕτος. "Ετσι ὁ Φεβρουάριος κάθε τετάρτου ἔτους ἔχει 29 ἡμέρες καὶ ὀνομάζεται τὸ τέτοιο ἔτος, δίσσεκτον ἔτος, ἐν ῷ στὰ ἄλλα χρόνια ἔχει 28.

"Ετσι μετριάζεται τὸ μεγάλο λάθος ποὺ θὰ συνέβαινε στὸν καθορισμὸ τῆς ἡμέρας ποὺ γίνεται ἰσημερία, ἐὰν λογαριάζουμε τὸ ἔτος μὲ 365 ἡμέρες μόνον.

'Αλλὰ ἔτσι μετριάζεται μὲν τὸ λάθος μὰ δὲν διορθώνεται ἐξ ὁλοκλήρου' γιατὶ στὸ δίσεκ τον ἔτος, δηλ. κάθε τέσσαρα χρόνια, προσθέτουμε ἔτσι ἕνα μερόνυκτο, ποὺ ἔχει 24 ῶρες, ἐν ῷ ἔπρεπε νὰ προσθέσουμε μόνον 23 ῶρες, 48 λεπτὰ καὶ 44 1)2 μόνον δευτερόλεπτα, δηλ. κάνουμε πάλι λάθος ἀπὸ 11 λεπτὰ καὶ 15 1)2 περίπου δευτερόλεπτα κάθε τέσσερα χρόνια. "Ετσι πάλιν μαζεύονται 24 ῶρες στὰ 128 χρόνια, δηλ. διαφορὰ μιᾶς ἡμέρας, ἡ ὁποία περισσεύει στὰ 128 χρόνια καὶ μᾶς κάνει νὰ πιστεύουμε ὅτι τὴν τάδε ἡμέρα εἴχαμεν ἰσημερίαν ἐνῷ πράγματι εἴχαμεν τὴν προηγουμένην ἡμέραν.

Γιὰ νὰ πέφτη λοιπὸν κάθε χρόνο τὴν ἴδια μέρα ἡ κάθε ἰσημερία πρέπει κάθε τέσσερα χρόνια νὰ ἔχουμε δίσσεκτον ἔτος καὶ κάθε 128 χρόνια νὰ ἀφαιροῦμε μιὰ μέρα. (Κι'αὐτὸ πάλιν δὲν θὰ εἶνε ἀκριβὲς γιατὶ ὑπάρχει διαφορὰ καὶ σὲ κλάσμα δευτερολέπτου ἐδῶ ὅμως ἐ-βάλαμε χονδροκομμένα στρογγυλοὺς ἀριθμούς, γιὰ νὰ δώσουμε μόνον μίαν ἰδέαν.)

Αὐτὸ τὸ λάθος μιᾶς ἡμέρας παραπάνω σὲ κάθε 128 χρόνια ποὺ δὲν τὴν ἀφαιρούσαμε, ἐγίνετο μὲ τὸ Ἰουλιανὸν ἡμερολόγιον, τὸ ὁποῖον ἐνομοθετήθηκε ὅταν ἢτο αὐτοκράτωρ τῆς Ρώμης ὁ Ἰούλιος Καῖσαρ, δηλ. 46 ἔτη πρὶν γεννηθῆ ὁ Χριστός.

"Όταν ἔγινε τὸ Ἰουλιανὸν αὐτὸ ἡμερολόγιον οἱ ἀστρονόμοι τῆς ἐποχῆς εὑρῆκαν ὅτι ἡ ἰσημερία τοῦ ἔτους ἐκείνου ἦταν ἡ 24 Μαρτίου. ᾿Αλλὰ δὲν ὥρισαν νὰ ἀφαιρῆται μιὰ μέρα κάθε 128 χρόνια. Γι' αὐτό, ὅταν ἔγινε ἡ Α΄. Οἰκουμενικὴ Σύνοδος (τὸ 325 Μ.Χ.) δηλ. 380 χρόνια περίπου ἔπειτα ἀπὸ τὸν καιρὸ ποὺ ἔγινε τὸ Ἰουλιανὸν ἡμερολόγιον, οἱ ἀστρονόμοι εὑρῆκαν ὅτι ἡ ἰση μερία δὲν ἢταν πλειὰ στὴν 24 Μαρτίου ὅπως τὴν εἶχαν ὁρίσει οἱ ἄλλοι, ἀλλὰ ἡ 21 Μαρτίου. Καὶ φυσικὰ δὲν ἢταν, γιατὶ στὰ 389 χρόνια, ποὺ εἶχαν περάσει, ἔγινε διαφορὰ 3 περίπου ἡμερῶν δηλ. μιᾶς ἡμέρας σὲ κάθε 128 χρόνια.

"Ετσι ή Α΄ Οἰκουμενική Σύνοδος, λογαριάζοντας ὅτι ή 21 Μαρτίου τοῦ 'Ιουλιανοῦ ἡμερολογίου εἶνε ἡ παντατεινὴ ἡμέρα τῆς ἐσημερίας, ὥρισε νὰ ἑορτάζεται τὸ Πάσχα μετὰ τὴν Πανσέληνον ποὺ θὰ ἔλθη ἔπειτα ἀπὸ τὴν ἐαρινὴν ἰσημερίαν, ἕπειτα ἀπὸ τὴν 21ην Μαρτίου τοῦ 'Ιουλιανοῦ ἡμερολογίου.

Σύμφωνα μὲ τὴν ἰδίαν διάταξιν, ἐἀν ἡ Πανσέληνος συμπέση Κυριακήν, πάλιν δὲν μπορεῖ νὰ ἑορτασθἢ τὸ Πάσχα κατ' αὐτὴν τὴν Κυριακὴν διότι θὰ ἑορτασθἢ τὸ Πάσχα τῶν 'Εβραίων καὶ ἀπαγορεύεται νὰ συνεορτάσουμε, ἢ νὰ ἑορτάσουμε Πάσχα πρὶν ἀπ' αὐτούς, σύμφωνα μὲ τὸν κανόνα τῆς Α΄. Οἰκουμ. Συνόδου.

"Ετσι τὸ ίδικό μας Πάσχα πρέπει νὰ ἐορτάζεται με-

τὰ τὴν 21ην Μαρτίου τοῦ Ἰουλιανοῦ ἡμερολογίου, καὶ μετὰ τὴν Πανσέληνον ποὺ ἀκολουθεῖ, καὶ ἀκόμη μετὰ τὸ Πάσχα τῶν Ἑβραίων.

Τώρα ἄς ἔλθωμεν εἰς τὸν καθορισμὸν τῆς Κυριακῆς τοῦ Πάσχα διὰ τοῦτο τὸ ἔτος 1937.

Ή έαρινη ίσημερία συμπίπτει έφέτος την 21ην Μαρτίου του Γρηγ. Ήμερολ. ώραν 9 τὸ βράδυ, καὶ ἡ Πανσέληνος, ποὺ ἀκολουθεῖ, γίνεται την 26ην τοῦ ίδιου μηνός. "Αν τὸ Πασχάλιον ώρίζετο μὲ τὸ Γρηγοριανὸν Ἡμερολόγιον τότε θὰ έωρτάζετο τὸ Πάσχα μας τὴν Κυριακὴν ποὺ είνε μετὰ την 26ην Μαρτίου, δηλ. μετά δύο ημέρας, 28 Μαρτίου. 'Αλλά ή 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία λαμβάνει ώς ήμέραν ίσημερίας, ὅπως εἴπαμε παραπάνω ποὺ ὥρισε ή Α΄ Οίκουμ. Σύνοδος, την 21ην Μαρτίου τοῦ 'Ιουλιανοῦ 'Ημερολογίου, ή ὁποία είνε 3η 'Απριλίου με το Νέον Ήμερολόγιον. Έτσι δεν μπορεί να ληφθη ύπ' όψει έχείνη ή Πανσέληνος της 26ης Μαρτίου πρέπει νὰ ἔλθη ἡ ἄλλη Πανσέληνος, ποὺ εἶνε τὴν 25ην 'Αποιλίου, ποὺ πέφτει Κυριακὴν καὶ ὅραν 1:12 μ. μ. ,Αλλά τότε οὕτε κι' αὐτὴν τὴν Κυριακὴν τῆς 25ης 'Αποιλίου μπορεῖ νὰ ἑορτασθῆ τὸ Πάσχα μας γιατί πρέπει νὰ είνε Κυριακή μετὰ τὴν Πανσέληνον, ένῷ ἡ Πανσέληνος τοῦ ἔτους αὐτοῦ γίνεται ήμέρα Κυριαχή τῆς 25ης 'Απριλίου τὸ μεσημέρι. Έπομένως πέρνουμε την άμέσως έπομένην Κυριακήν δηλ. τῆς 2ας Μαΐου.

Τώρα έρωτοθν μερικοί το έξης:

'Αφ' οδ οἱ 'Εβραῖοι τελοῦν τὸ Πάσχα κατὰ τὴν Πανσέληνον τῆς ἐαρινῆς ἰσημερίας καὶ ἐμεῖς τὸ τελοῦμεν τὴν Κυριακὴν ποὺ ἀκολουθεῖ ἀμέσως μετὰ τὴν Πανσέληνον αὐτήν, πῶς συμβαίνει ἐφέτος ποὺ ἑώρτασαν τὸ Πάσχα τους οἱ 'Εβραῖοι τὴν 30ην Μαρτίου, τὸ δικό μας νὰ ἀπομακρύνεται τόσο πολύ, ἕνα δηλ. μῆνα ἀπὸ τὸ δικό τους, ἀντὶ νὰ ἀπομακρυνθῆ μίαν μόνον Κυριακήν;

'Η ἀπάντησις εἶνε φανερά, διότι οἱ 'Εβραῖοι δὲν ἔχουν ὡς ἡμέραν ἰσημερίας τὴν 21ην Μαρτίου 'Ιουλιαν. ἡμερολ. ὅπως τὴν ὥρισε ἡ Α΄ Οἰκουμ. Σύνοδος' τὴν ἔχουν πολὺ πλειὸ πρὶν καὶ γι' αὐτὸ μποροῦσαν νὰ ἑορτάσουν τὸ Πάσχα τους εἰς τὴν Πανσέληνον τοῦ Μαρτίου' ἐν ῷ ἐμεῖς περιμένοντας τὴν ἰσημερίαν μας (21 Μαρτ. παλ. ἡμερολ.—3 'Απριλ. Νέον) καὶ ἔπειτα νὰ κάμουμε τὸ Πάσχα μας, ἐξ ἀνάγκης ἐπεριμείναμε καὶ τὴν ἔπομένην Πανσέληνον, τοῦ 'Απριλίου ποὺ θὰ ἐγίνετο μετὰ 29 ἡμέρας, κι' ἀκόμη ἀργότερα γιατὶ ἕπρεπε νὰ ἔλθη Κυριακὴ μετὰ τὴν Πανσέληνον. "Ετσι ἔγινε αὐτὸ τὸ μεγάλο διάστημα μεταξὸ τοῦ 'Εβραῖκοῦ Πάσχα καὶ τοῦ ἰδικοῦ μας.

Καὶ ἄλλη μία ἐρώτησις λογική:

Πῶς συνέδη νὰ ἑορτασθῆ τὸ Πάσχα τῆς Παπικῆς καὶ τῶν Διαμαρτυρομένων Ἐκκλησιῶν, ποὺ ἀκολουθοῦν τὸ Γρηγοριανὸν ἡμερολόγιον, τόσον ἐνωρὶς δηλ. τὴν 28ην Μαρτίου; ᾿Αφ᾽ οδ ἡ διαφορὰ τῶν δύο ἡμερολογίων εἶνε μόνον 13 ἡμέραι, πῶς ἐφέτος εὐρέθηκε διαφορὰ 35 ἡμερῶν μεταξὺ τοῦ ἑορτασμοῦ τοῦ Γρηγοριανοῦ Πάσχα καὶ τοῦ Ἰουλιανοῦ Πάσχα.

Εἰς τὴν ἐρώτησιν αὐτὴν δίδω τὴν ἑξῆς πληροφορίαν. Ἡ Παπικὴ Ἐκκλησία δὲν τηρεῖ τὴν διάταξιν τῆς Α΄ Οἰκουμενικῆς Συνόδου. Ἔτσι οὔτε τὴν 21 Μαρτίου πέρνει πάντοτε ὡς ἰσημερίαν, γιατὶ κάθε 128 χρόνια πηδάει μίαν ἡμέραν, οὔτε ἀπαγορεύει τὸν ἑορτασμὸν τοῦ Πάσχα πρὸ τοῦ Ἑβραϊκοῦ Πάσχα, ὅπως πάλιν ὤρισε κι' αὐτὸ ἡ Α΄. Οἰκουμ. Σύνοδος.

Έπομένως ἀφ' οῦ καὶ μὲ τὸ Νέον Ἡμερολόγιον εῖνε πάλιν ἰσημερία τὴν 21ην Μαρτ. (δηλ. 8ην ἰδίου μηνὸς κατὰ τὸ Ἰουλιανὸν) δὲν ἐμποδίσθη νὰ κάμη Πάσχα ἀμέσως μετὰ τὴν Πανσέληνον τῆς 26ης Μαρτίου. "Ετσι ἀφ' οῦ στὰς 28 Μαρτίου ῆτο Κυριακή, ἑώρτασαν τὸ Πάσχα ἐκείνην τὴν ἡμέραν' ἐν ῷ γιὰ μᾶς ποὺ ἡ ἰσημερία μας λογαριάζεται 3 'Απριλίου Νέου Ἡμερολ. δὲν ἐπετρέπετο νὰ κάμουμε τότε Πάσχα, διότι οὔτε ἡ κατὰ συνθήκην ἰσημερία μας εἶχε περάσει, οὔτε ἑβραϊκὸν Πάσχα εἶχε γίνει.

"Έτσι περιμένοντας τὴν ἄλλην Πανσέληνον τοῦ 'Απριλίου ἔχομεν διάστημα καὶ μεταξὸ τοῦ Πάσχα τῶν Παπικῶν καὶ τοῦ ἰδικοῦ μας 35 ἡμερῶν.

Ύπάρχει καὶ ἄλλη διαφορὰ ἡ ὁποία ἐγένετο αἰτία νὰ ἀπομακουνθἢ περισσότερον τὸ 'Ορθ. Πάσχα ἀπὸ τὸ τῆς Ρωμαϊκῆς 'Εκκλησίας καὶ εἶνε τὸ λάθος τὸ ὁποῖον γίνεται ὡς πρὸς τὸν καθορισμὸν τῆς Πανσελήνου, ἀλλὰ δὲν τὸ ἔθιξα αὐτὸ διότι καὶ χῶρον πολὺν θὰ ἀπήτει καὶ δυσκολώτερον θὰ καθίστα τὸ ζήτημα εἰς τὸ νὰ κατανοηθῆ. Τὸ λάθος ἐκεῖνο κάνει δυαφορὰν 4 περίπου ἡμερῶν.

Σημ.—Μολονότι προσεπάθησα νὰ τὸ ἀναλύσω ὅσο τὸ δυνατὸν ἀπλούστερα καὶ λαϊκώτερα γιὰ ὅλους ἀνεξαιρέτως, δέν ἀποκλείεται νὰ μενη καμμιὰ ἀπορίω εἰς μερικούς. Ἐν τοιαύτη περιπτώσει παρακαλῶ πολὺ νὰ μὴ διστάση κανεἰς νὰ μοῦ γράψη τὴν ἀπορίαν του καὶ ἐγὰ εὐχαρίστως θὰ τὸ ἀναλύσω ἰκανοποιητικώτερα.

#### ΠΕΡΙ ΜΝΗΜΟΣΥΝΩΝ

(Συνέχεια ἐκ τῆς σελ. 5)

κοινὴν ὁμολογίαν πίστεως, μὲ ὡρισμένα θεῖα Μυστήρια, εἰς τὰ ὁποῖα πρέπει νὰ μετέχουν ὅλα τὰ μέλη της, μὲ ἱδρυτήν, ὁ ὁποῖος ἔζησεν ὡς ἄνθρωπος ἐπὶ τῆς γῆς, εἰνε ὁλοφάνερον ὅτι δὲν εἶνε μἄτι τι τὸ ἀφηρημένον, δὲν εἶνε ἀπλῆ ἰδεολογία, ἀλλ' εἶνε ὁρατός, συγκεκριμένος ὀργανισμός. Διὰ τοῦτο δὲ καὶ ὀνομάζεται 'Ο ρ α τ ἡ 'Ε κ κ λ η σ ί α.

Έπειδη δὲ ὁ προορισμός της πρὸ παντὸς εἶνε νὰ σώζη ψυχάς, δηλαδη νὰ στρατολογῆ πολίτας διὰ τὴν Βασιλείαν τοῦ Θεοῦ καὶ διὰ νὰ τὸ ἐπιτύχη εἶνε ἀνάγκη νὰ εὖρίσκεται εἰς συνεχῆ πόλεμον πρὸς τὸ κακὸν καὶ τὴν ἁμαρτίαν εἰς τοῦτον τὸν κόσμον, διὰ τοῦτο εἶνε καὶ λέγεται Στρατευομένη Ἐκκλησία.

Τοιουτοτρόπως ἡ Χριστιανικὴ 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία, ἡ ὁποία ἀποτελεῖται ἀπὸ τοὺς ὀρθοδόξους χριστιανοὺς καὶ ἀπὸ τὴν ποιμαίνουσαν Ἱεραρχίαν, ἡ ὁποία ἔχει κανονικὴν καὶ ἀδιάκοπον διαδοχήν, μετάδοσιν δηλ. εἰδικῆς χάριτος τοῦ 'Αγίου Πνεύματος διὰ τὸ ὑπούργημα αὐτὸ ἀπὸ τοὺς 'Αποστόλους καὶ ἔξακολουθεῖ τὸ ἀπολυτρωτικὸν ἔργον τοῦ Χριστοῦ ἐπὶ τῆς γῆς, εἶνε ἡ 'Ο ρ α τ ἡ κ α ὶ Σ τ ρ ατ ε υ ο μ έ ν η 'Εκκλησία τοῦ Χριστοῦ.

Διατί όμως λέγεται καὶ ἀόρατος ἢ θριαμβεύουσα Έχ-

κλησία;

(Συνέχεια καὶ τέλος εἰς τὸ ἐπόμενον τεῦχος)

#### ΕΠΙ ΤΩΝ ΓΕΓΟΝΟΤΩΝ

#### ΣΤΡΕΨΩΜΕΝ ΤΗΝ ΠΡΟΣΟΧΗΝ ΜΑΣ ΠΡΟΣ ΤΟ ΟΙΚΟΥΜΕΝΙΚΟΝ ΠΑΤΡΙΑΡΧΕΙΟΝ

[ΔΙΑΙΤΕΡΩΣ κατά τὰς ἡμέρας αὐτὰς τὰς 'Αγίας, καλοῦνται οἱ Πανέλληνες τῆς ᾿Αμερικῆς ὅπως δείξουν γενικωτέραν άντίληψιν περί άσκήσεως τῆς άρετῆς. Καί εἴμεθα βέβαιοι ὅτι θὰ τὸ κάμουν πολύ εὐχαρίστως, διὰ τῶν Κοινοτήτων, κατὰ τὰς ἡμέρας αὐτὰς τοῦ Πάσχα, ένθυμούμενοι τὸ Κλεινὸν Κέντρον τῆς 'Ορθοδοξίας, ὑπὸ τοῦ Ὁποίου τὴν ὑψηλὴν Προστασίαν καὶ καθοδηγίαν διατελούμεν. ή σταλείσα έγκύκλιος της Σεβ. Άρχιεπισκοπής πρός όλας τὰς Κοινότητας καὶ Ίερατ. Προϊσταμένους καθορίζει τὰς λεπτομερείας καὶ ἡ στήλη αὐτή δὲν ἐπιθυμεῖ νὰ προσθέση περισσότερα. Εἶνε πάντοτε γνωστή ή φιλοτιμία τοῦ Ελληνος τῆς χώρας ταύτης. 'Αλλ' έξαιρετικώς έφέτος όλα τὰ σημεῖα δεικνύουν ότι αί Κοινότητες, αναθαρρήσασαι διὰ τῆς ὑποβιβάσεως τῶν ὑποχρεώσεών των, θὰ δώσουν εν θαυμάσιον καὶ πάλιν, ὡς καὶ ἄλλοτε, δείγμα τῆς συμπαθείας των καὶ τῆς υίϊκῆς των ἀφοσιώσεως πρὸς τὸν ἀκατάβλητον πύργον τοῦ Φαναρίου καὶ ίδιαίτατα πρὸς τὸν Παναγιώτατον Οἰκουμενικὸν Πατριάρχην Βενιαμίν τὸν Α΄ τὸν τόσον ἐνδιαφερόμενον διὰ τὴν ὑγιᾶ πρόοδον τοῦ ἐν ᾿Αμερικῆ Χριστεπωνύμου Πληρώματος.

#### Η ΕΒΔΟΜΑΣ ΤΟΥ ΠΑΙΔΙΟΥ

ΠΟΛΥ ἐπιτυχῶς ὡρίσθη ἡ Γ΄ ἑβδομὰς τοῦ ᾿Απριλίου καὶ θεωρεῖται ὡς ἑβδομὰς ἀφιερωμένη εἰς τὰ παιδιά, καίτοι όλαι αἱ ἡμέραι, όλος ὁ χρόνος, ὀφείλει νὰ εἶνε άφιερωμένος διὰ τὴν ἀνάπτυξιν τῶν παιδιῶν, πρὸ παντὸς εἰς τὴν χώραν ταύτην καὶ ἰδιαίτατα κατὰ τὴν κρίσιμον αὐτὴν ἐποχὴν τὴν ὁποίαν διερχόμεθα. Ἐὰν ὅλαι αἰ 'Αμερικανικαί 'Οργανώσεις, τῆ προστασία καὶ τῆς Κυβερνήσεως τῆς Χώρας ταύτης, θὰ τιμήσουν μεγάλως κατά τὴν ἑβδομάδα τὴν προσεχῆ, τὰ παιδιὰ γενικῶς, όφείλομεν καὶ ἡμεῖς νὰ κάμωμεν ὅ,τι δυνατόν, ὥστε νὰ συντελέσωμεν είς τὴν διάπλασιν τῆς ὁμογενοῦς νεολαίας. Τὸ Σχολείον ή Ἐκκλησία, τὰ Σωματεία ἀσκοῦν δεδαίως, ὅπου λειτουργοῦν καλῶς, πολὸ εὐεργετικὴν ἐπίδρασιν, ἀλλὰ ΠΟΤΕ δὲν ἡμποροῦν νὰ ἀντικαταστήσουν την άνατροφήν, η όποία είνε ἐκ τοῦ Θεοῦ άνατεθειμένη είς τούς γονείς καὶ ίδιαίτατα είς την μητέρα. 'Ημπορούν τὰ Κράτη καὶ αἱ 'Οργανώσεις νὰ δρίζουν «έβδομάδας παιδιού», άλλ, ας έννοήσωμεν ΟΛΟ! μας, ὅτι ὀφείλομεν νὰ ἀφιερώσωμεν ὅλον τὸν καιρόν μας, όλην τὴν σκέψιν μας διὰ τὴν καλυτέραν διαπαιδαγώγησιν τῶν παιδιῶν. Καὶ εἶνε ἡ ἐποχὴ τώρα κατάλληλος διὰ νὰ ἀρχίσωμεν τὴν θερμουργόν αὐτὴν ἐργασίαν. Μετά τινα καιρόν, άλλαι ἐπιρροαὶ θὰ πολεμήσουν τὸ ἔργον μας, ἴσως ὅχι διὰ τὸ καλὸν τῶν παιδιῶν μας. Τώρα ὅτε ἡ ζύμη εἶνε μαλακή, εἶνε ὁ καταλληλότερος καιρός διά τὴν καλὴν διάπλασιν τῆς ὁμογενοῦς νεολαίας μας. "Ας μὴ τὸ ξεχνώμεν, ας μὴ ξεχνά πρὸ παντὸς ἡ κάθε μητέρα ὅτι τὸ κακὸν τὸ ὁποῖον προέρχεται είς τὰ παιδιὰ ἀπὸ τὴν ἔλλειψιν θρησκευτικῆς ἀνατροφῆς βαρύνει ίδιαιτέρως αὐτήν. Οἱαδήποτε ἐλαστικότης τῆς Ι

μητρὸς ἡ ὁποία γίνεται αἰτία νὰ χαλαρωθη τὸ θρησκευτικὸν αἴσθημα τοῦ παιδιοῦ, θὰ ἔχη πάντοτε ἐπικίνδυνον ἀποτέλεσμα ὅχι μόνον διὰ τὴν ψυχὴν τοῦ παιδιοῦ, ἀλλὰ καὶ διὰ τὸ μέλλον του ὡς πολίτου ὡργανωμένης κοινωνίας. Τὴν τοιαύτην εὐθύνην τὴν ἔχουν οἱ γονεῖς.

#### Ο ΤΑΚΤΙΚΟΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΜΟΣ ΚΑΙ Η ΟΜΟΓΕΝΗΣ ΝΕΟΛΑΙΑ

ΑΥΜΑΣΙΑ ἀπὸ πάσης ἀπόψεως ἡ ἐνέργεια τοῦ Μακαριωτάτου 'Αρχιεπισκόπου 'Αθηνών Χρυσοστόμου παρά τή Κυβερνήσει ὅπως κατά τὸ διάστημα καθ' δ τελείται ή Θεία Λειτουργία έν τοίς Ναοίς κατά τὰς Κυριακάς και τὰς Μεγάλας Έορτάς, κλείωσι τὰ Γυμναστήρια καὶ τὰ ᾿Αθλητικὰ Κέντρα διὰ νὰ ἐκκλησιάζωνται τακτικώς οἱ Ελληνες Νέοι. Εἶνε εὐτύχημα ὅτι θὰ διορθωθή ή παρατηρηθείσα ἀμέλεια σχετικώς μὲ τὸν Ἐκκλησιασμὸν τῶν Ἑλληνοπαίδων. Ἡ Γυμναστική καὶ αἱ ἀθλητικαὶ κινήσεις, πρὸ παντὸς διὰ τὴν Νεολαίαν είνε βεβαίως κάτι ἐπιβεβλημένον, ἀλλὰ πρέπει νὰ μή παραμεληθή και τὸ κυριώτερον, τὸ ὕψιστον σημείον τής ἀποστολής τοῦ ἀνθρώπου. Καὶ τὸ σημείον αὐτὸ εἴνε: ἡ ψυχικὴ ἀφέλεια. Οἱ Ἱεροὶ Ναοί, μὲ τὴν έξάσκησιν τής Θείας Λατρείας, μὲ τὸ συγχρονισμένον κήρυγμα, μὲ τὴν κοινὴν προσευχήν, ἀσφαλέστατα παρέχουν τὸ μέσον διὰ τοῦ ὁποίου ὁ νέος θὰ ἔχῃ μέλλον καλύτερον, συνειθίζων, έκ μικρᾶς ήλικίας είς τὴν ἐξάσκησιν τῆς ἀρετῆς. Θὰ ἔπρεπε τὸ σημεῖον αὐτό, τοῦ τακτικοῦ ἐκκλησιασμοῦ τῆς νεολαίας, ἡλικίας 14 ἐτῶν καὶ ἄνω, νὰ ἐμβάλλη πάντοτε εἰς σοβαρὰς σκέψεις ὅλους τούς διέποντας τὰ τῶν Κοινοτήτων καὶ τὰς 'Οργανώσεις άλλὰ θὰ ἔπρεπεν, ἐκ παραλλήλου, νὰ σταματήσουν καὶ αἱ χοροεσπερίδες καὶ συγκεντρώσεις ἀπὸ τὸ νὰ γίνωνται τὰς ἑσπέρας τῶν Σαββάτων.

#### ΑΣΤΟΧΟΙ ΠΡΟΤΑΣΕΙΣ

ΔΕΝ συμφωνοῦμεν καθόλου μὲ τὰς ἀπόψεις τῆς ἑνώσεως τῶν «Ψηφοφόρων 'Αμερικανίδων Κυριῶν» τοῦ Brooklyn ότι θὰ ἔπρεπε καὶ ἐν τῆ Πολιτεία ταύτη τῆς Νέας Ύόρκης νὰ γίνουν ἠπιώτεροι οἱ σχετικοὶ Νόμοι περὶ ἐκδόσεως Διαζυγίου. Δὲν θὰ ἔπρεπεν, ὅπως ἐγράφη χθὲς εἰς τὰ φύλλα τῆς Ν. Ύόρκης, κατὰ τὰς ἀπόψεις τῆς προέδρου τοῦ Σωματείου Κας Sidney Blackett, νὰ γίνουν «εὐκολώτεροι» οἱ πολιτειακοὶ Νόμοι περὶ Διαζυγίου, διότι τότε θὰ μετετρέπετο καὶ ή μεγάλη αύτη πόλις είς μίαν ἄλλην Reno ὅπου τὰ Διαζύγια ἐκδίδονται αὐθημερόν. Ἐὰν πρέπει νὰ διαφυλαχθῆ—καὶ κανείς δεν άμφιβάλλει περί τούτου—ή ἱερότης τῆς οἰκογενείας, τότε ὀφείλομεν νὰ ἀφήσωμεν τοὺς Νόμους νὰ λειτουργοῦν καταλλήλως ἢ μᾶλλον νὰ τοὺς κάμνωμεν αὐστηροτέρους. 'Ο γάμος είνε ὁ ἱερώτερος καὶ ὁ διαρκέστερος δεσμός διότι είνε καθωσιωμένος όχι μόνον ἀπὸ τὴν φύσιν, ἀλλὰ καὶ ἀπὸ αὐτὴν ταύτην τὴν Θρησκείαν, πρό παντός. 'Αντί να σκέπτωνται αί έρίτιμοι Κυρίαι πῶς νὰ γίνουν «εὐκολώτεραι» αἱ ἐκδόσεις διαζυγίων, ὰς φροντίζουν νὰ ἀναπτύσσεται εἰς τὰς καρδίας τῶν συζύγων ζωηρὰ καὶ θερμὴ ἡ πίστις πρὸς τὸν Ίησοῦν καὶ τὴν Θρησκείαν Του. Καὶ τότε δὲν θὰ χάνουν άδίκως τὸν καιρόν των προτείνουσαι μέτρα ἀνάξια κἂν καὶ δημοσιεύσεως.

#### OAMBON

'Αρχιμ. 'Αθηναγόρα Καββάδα, Πρωτοσυγκέλλου τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς 'Αμερικῆς

«Μακάριοι οἱ καθαροὶ τῆ καρδία ὅτι αὐτοὶ τὸν Θεὸν ὄψονται.»

Π ροχωροῦντες εἰς τὴν ἀνάπτυξιν τῶν ὑπολοίπων μακαρισμῶν συναντῶμεν τὸν χαρακτηριστικὸν ὅσον καὶ ποικιλόμορφον μακαρισμὸν μὲ τὸν ὁποῖον μακαρίζονται ἐκεῖνοι, ποὺ ἔγουν καθαρότητα καρδιᾶς.

Έν γένει οἱ μαχαρισμοὶ εἶνε συμπεράσματα, τὰ ὁποῖα μολονότι ἔχουν χαρακτῆρα ἡθιχο-φιλοσοφικόν, ὅμως εἶνε ἄρθρα θείου κώδικος, ὁ ὁποῖος ἐξαγγέλλει τὸ θέλημα τοῦ Ὑψίστου διὰ τὴν πραγμάτωσιν τῆς Βασιλείας τῶν οὐρανῶν. Ὁ κῶδιξ δὲ αὐτὸς ὁ ὁποῖος εἶνε γνωστὸς μὲ τὴν τόσο ἀπλῆν προσωνυμίαν: «Ἐπὶ τοῦ ὄρους ὁμιλία» εἶνε ἡ ἐκπροσώπησις τῶν ὡραιοτέρων καὶ εὐγενεστέρων σχέσεων τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὸν Θεόν, τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὸν κάθε συνάνθρωπόν του, καὶ τοῦ ἀνθρώπου πρὸς τὸν ἔδιον ἑαυτόν του. Οἱ δὲ μακαρισμοί, τὰ ἀποτελέσματα τῆς ὅλης ἐφαρμογῆς τοῦ θείου αὐτοῦ κώδικος, εἶνε σὰν τὰ ἄνθη στὸν ἀνθόκηπο, ποὺ ἡ εὐωδιά τους καὶ ἡ ἀμορφιὰ τῶν χρωμάτων τους εἶνε ἡ μόνη ἀνταμοιδή μας ὅταν τὰ καλλιεργοῦμε, ἀλλὰ καὶ ἡ εὐγενέστερη καὶ ἱκανοποιητικώτερη ἀνταμοιδή μας.

Γι' αὐτὸ οἱ μαχαρισμοὶ εἶνε καὶ τόσο ὀλιγόλογοι, σχεδὸν σιωπηλοί, ἀφήνοντας στὴν ψυχὴ μὲ τὸν ἦχον τῶν λέξεων, ποὺ τοὺς ἐκφράζουν, τὴν ἐντύπωσι, ποὺ ἀφήνει τὸ πέρασμά μας καταμεσῆς ἀπὸ ἕν' ἀνθόκηπο τὴν ἀνοιξιάτικη, τὴ μαγιάτικη αὖγή.

Τέτοιαν ἐντύπωσι κάνει στὴν ψυχὴ ἐκείνου, ποὺ πιστεύει στὸν Θεόν, ὁ ἕκτος αὐτὸς Μακαρισμός: «Μακάριοι οἱ καθαροὶ τῆ καρδία ὅτι αὐτοὶ τὸν Θεὸν ὄψονται».

Τὴν ἀνάπτυξι τοῦ μακαρισμοῦ αὐτοῦ θὰ τὴν ἀρχίσουμε, πέρνοντας ὡς βάσιν τὴν διήγησιν μιᾶς εὐαγγελικῆς περικοπῆς.

Μὲ συντομία τὸ Εὐαγγέλιον τοῦ Ματθαίου μᾶς διηγεῖται ὅτι μία μέρα οἱ μαθηταὶ τοῦ Ἰησοῦ ἐφιλονείχουν περὶ τοῦ ποιὸς ἀπ' αὐτοὺς θὰ εἶχε τὴν καλυτέραν θέσιν εἰς τὴν Βασιλείαν τῶν Οὐρανῶν καὶ γιὰ νὰ ἰκανοποιηθῆ ὁ καθένας τους ἐπῆγαν καὶ ἐρώτησαν τὸν Ἰησοῦν.

'Ο 'Ιησοῦς, ποὺ ἐγνώριζεν ὅτι τὸ ἐλατήριο τῆς φιλαρχίας καὶ τοῦ ἐγωϊσμοῦ τοὺς ἔβαλε στὸ στόμα τὴν ἐρώτησιν αὐτήν, δὲν τοὺς ἀπήντησεν ἀπ' εὐθείας, ἀλλ' ἔστρεψε τὸ βλέμμα του γύρω σἄν κάτι νὰ ζητοῦσε· πάρα-κεῖ ἦσαν μικρὰ παιδιά, ποὺ ἔπαιζαν μ' ἐκείνη τὴν ἄπλαστη, τὴ φυσική, ἀθωότητα, ποὺ παίζουν τὰ μικρὰ παιδιά, πρὸ παντὸς τῶν προαστείων καὶ τῶν χωριῶν. 'Επῆρε ἕνα ἀπ' αὐτὰ ὁ 'Ιησοῦς, τῶβαλε στὴ μέση τῶν μαθητῶν του καί, κυττάζοντάς τους κατάματα σᾶν νὰ ψυχολογοῦσε τὴ σκέψι τους, τοὺς λέγει: «᾿Αν δὲν γίνετε σἄν τὰ παιδιὰ αὐτά, οὕτε καὶ θὰ εἰσέλθετε εἰς τὴν Βασιλείαν τῶν Οὐρανῶν.». «'Αμήν, λέγω ὑμῖν, ἐὰν ψὴ στραφῆτε καὶ γένησθε ὡς τὰ παιδία ταῦτα οὐ μὴ εἰσέλθετε εἰς τὴν Βασιλείαν τῶν Οὐρανῶν».

Βέβαια ὅλοι ἐννοοῦμε ὅτι ὅταν ὁ Ἰησοῦς ἔλεγε νὰ γίνουν οἱ μαθηταί του, καὶ συνεπῶς οἱ ἐν γένει ὀπαδοί του, σἄν τὰ παιδιά, δὲν ἐννοοῦσε ὅτι πρέπει νὰ ξεμωραθοῦμε νὰ γίνουμε παλίμπαιδες, νὰ σκεπτώμεθα σὰν μωρὰ παιδιὰ καὶ νὰ ἀνοηταίνουμε στὲς ἐκφράσεις μας, στὲς πράξεις καὶ ἐνέργειές μας μὲ παιδικὴ ἀφέλεια ἀλλὰ ἐννοοῦσε νὰ ἔξευγενίσουμε τὴν πηγὴ τῶν αἰσθημάτων μας, τὴν καρδιά μας, νὰ τὴν καθαρίσουμε ἀπὸ κάθε ἀκάθαρτο αἴσθημα, ἢ δλαδερὸ πόθο, ν' ἀποκτήσουμε μιὰ παιδικὴ καρδιά, ἀθώα, ὤμορφη, ἀδολίευτη, ἄπλαστη, πού, συνδυασμένη μὲ μιὰ ὡριμότητα ἀνδρικῆς ἢ γυναικείας σκέψεως, κάνει τὸ ἄτομον ἄξιον τῆς Βασιλείας τοῦ Θεοῦ καὶ στὴ ζωὴ αὐτὴ καὶ στὴ μέλλουσα.

Τὸ παράδειγμα αὐτὸ καὶ ἡ ἀπάντησις τοῦ Ἰησοῦ πρὸς τοὺς μαθητάς του, ποὺ ἀπαιτεῖ τὸν ἐξευγενισμὸ τῆς ἀνθρώπινης καρδιᾶς, ἔχει πάλιν διπλὸ σκοπό, ὅπως καὶ οἱ ἄλλοι μακαρισμοί, α΄ τὴν ἡθικὴν καθαρότητα τοῦ ἀτόμου γιὰ τὸ συμφέρο τὸ δικό του καὶ δ΄ τὴν ἡθικὴν καθαρότητα τοῦ ἀτόμου γιὰ τὸ συμφέρο τῆς κοινωνίας.

Είνε δηλαδή ζήτημα ήθικης καὶ καθώς δλα τὰ ζητήματα της ἀτομικης καὶ κοινωνικης ήθικης ὑπάγονται σὲ φιλοσοφικη ἐξέτασι, σὲ σειρὰ συλλογισμῶν, ἔτσι καὶ τὸ ζήτημα αὐτὸ τοῦ ἐξευγενισμοῦ της ἀνθρώπινης καρδιᾶς ὑπάγεται στὴ λαϊκὴ χριστιανικὴ φιλοσοφία της ὁποίας πρέπει νὰ ἀκολουθήσουμε μία σειρὰ συλλογισμῶν.

Είνε τὸ αἰώνιο ζήτημα τῆς συνεχοῦς πάλης, τοῦ σκληοοῦ ἀγῶνος, ποὺ ἔχει ἡ εὐσυνείδητος σκέψις μας πρὸς τὴν κακὴν ἐπιθυμία μας.

Ύπάρχουν μέσα μας δύο ὄντα, δύο ὑπάρξεις ἡ μία εξνε ζῶον μὲ ὅλας τὲς ἀνάγκες του γιὰ νὰ διατηρηθῆ στὴ ζωὴ καὶ νὰ ἀπολαύση. Ἡ ἄλλη εἶνε τὸ πνεῦμα, ἡ συνείδησις, ἡ ὀθὴ σκέψις, ἡ ἀνωτέρα ὕπαρξις, τὸ ὑψηλότερον ἐγώ μας, ἡ εἰκὼν καὶ ὁμοίωσις τοῦ Θεοῦ.

Ή πρώτη, ή κατωτέρα ὕπαρξίς μας, τὸ ἐσωτερικό μας ζῶον ἔχει ἔνα σωρὸ χυδαῖες ἀπαιτήσεις. Μὲ τὴν πρόφασιν ὅτι ἔχει ἀνάγκην νὰ ἐξυπηρετήση τὴ σωματικὴ ζωὴ μὲ φαγί, πιοτό, ὕπνο, ἀνάπαυσι, ἱκανοποίησι γεννητικῆς ὁρμῆς, φορέματα, στέγη κλπ., καὶ ὅτι γιὰ ὅλα αὐτὰ πρέπει νὰ φροντίση ἐξ ἄπαντος, ἀσχέτως πρὸς τὰ ἐμπόδια, ποὺ θὰ ὁρῷ ἐμμπρός του, ὁπλίζεται μὲ μιὰ ἀκαταλόγιστη ἐχθρότητα ἢ δολιότητα ἐναντίον ὅλης τῆς κοινωνίας. Θέλει νὰ νικήση, νὰ καταβάλη, νὰ πνίξη ὡς ἐχθρὸν ἢ νὰ ἀπατήση καὶ ὡς φίλον, ὅποιον θὰ συναντήση στὸ δρόμο, στὸν ὁποῖον ζητάει αὐτὸς τὴν ἐπιτυχία ἔχει πάντα τὴ γνώμη, ὅτι γιὰ νὰ πιτύχη κάποια ἀνάγκη του, κἄποιον πόθο του, είνε ἀπαραίτητο νὰ χύση γύρω του φαρμάκι ἀπὸ τὴν καρδιά του γιὰ νὰ δηλητηριάση σἄν ἀσφυξιογόνα ἀέρια, ὅσους ἔχει γύρω του.

Είνε δὲ τόσο φοβερὴ ἡ δύναμις, ἀλλὰ καὶ ἡ στραβομάρα τοῦ ζωώδους αὐτοῦ ὄντος πόχουμε μέσα μας, ώστε συντρίβει τὲς περισσότερες φορὲς κάθε δεσμὸν κοινωνικόν, συναδελφικόν, φιλικόν, συγγενικόν, ἀδελφικόν, πατρικὸν καὶ οἰονδήποτε ἄλλον. Γι' αὐτὸ βλέπουμε ὅτι διὰ τὲς ἀπαιτήσεις αὐτὲς τοῦ ἐσωτερικοῦ μας δευτέρου καὶ κατωτέρου ἀνθρώπου, καταντάει νὰ δολιεύωνται οἱ ἄνθρωποι τὴ ζωή, τὴν τιμή, τὴν περιουσία, τὴν κοινωνικὴ ὕπαρξι καὶ τῶν συναδέλφων των, τῶν φίλων των, τῶν συγγενῶν των. ᾿Ακόμη ἀδέλφια μισοῦνται μεταξύ των καὶ ἀδικοῦν τὸ ἕνα τὸ ἄλλο· ἀκόμη πατέρας καὶ παιδιὰ φθάνουν σὲ μία ἀκατανόητη ἐχθρότητα μεταξύ τους.

Όλα αὐτὰ τὰ ἄθλια κοινωνικὰ φαινόμενα τῆς ἀνθρώπινης ζωῆς είνε κατορθώματα τοῦ ζώου πὢχουμε μέσα μας ὁ καθένας, καὶ τὸ ὁποῖον κατορθώνει νὰ κάνη τὴ φωληά του

εἰς τὴν καρδιά μας, ὅπως συνήθως ὀνομάζουμε ἐκεῖνο, ποὺ ἡ ἐπιστήμη ὀνομάζει 6ουλητικὸν τῆς ψυχῆς.

Ή δεύτερη ὕπαρξίς μας ἡ ἀνώτερη, ποὺ τὴν ὀνομάζουμε καὶ πνεῦμα, ὑψηλότερον ἐγώ μας, ὀρθὴν σκέψιν, εἰκόνα καὶ ὁμοίωσιν τοῦ Θεοῦ, ἔχει κι' αὐτὴ ὑποχρέωσι νὰ πολεμήση ἀλλὰ νὰ πολεμήση καὶ νὰ νικήση τὴν κτηνώδη ὕπαρξί μας, τὸν κακὸ καὶ δόλιο συγκάτοικό της. Ύψώνει ἐμπρός της χαρακώματα καί, ἔχοντας ὡς ὅπλα κοινωνικὰ καθήκοντα,ἀνθρωπιστικὲς συνθῆκες, φιλικές, συναδελφικές, συγγενικὲς σχέσεις, θρησκευτικὲς ὑποχρεώσεις καὶ ὅ,τι ἄλλο εὐγενέστερο, πολεμάει τὲς πρόστυχες ἀπαιτήσεις τῆς ζωώδους συνυπάρξεώς του.

Σὲ κάθε κίνησί του τοῦ φωνάζει: πρόσεξε μὴ κάμης αὐτό, ποὺ ζητῷς ὡς ἐπιθυμία· ὅσον κι' ἄν εἶσαι ζωώδης ὕπαρξις εἶσαι πατέρας, εἶσαι μητέρα, εἶσαι ἀδελφός, εἶσαι φίλος, εἶσαι συνεργάτης, ἢ ἔμπορος, ἢ δάσκαλος, ἢ Ἱερεύς, ἢ ὑπάλληλος, ἢ κυβερνήτης, ἢ ὅ,τιδήποτε ἄλλο· πρόσεξε ἡ κοινωνία σὲ παρακολουθεῖ καὶ ὁ Θεὸς σὲ ἐπιβλέπει ἀδιάκοπα. "Όταν ἡ ἀθλία καὶ κακὴ πρᾶξίς σου αὐτὴ γίνη, δύσκολα θὰ μπορέσης νὰ τὴν κρύψης, κι' ὅταν τ' ἀποτέλεσματά της γνωσθοῦν ἡ κοινωνία τῆς ὁποίας εἶσαι μέλος δὲν θὰ στὸ συγχωρήση καὶ ὁ Θεὸς θὰ λογαριασθῆ μία μέρα μαζύ σου.

Μ' αὐτὸν τὸν τρόπο τὸ ἀνώτερον ἐγώ μας, τὸ πνεῦμά μας, ἡ συνείδησίς μας συχνὰ νικάει τὴν κτηνώδη ὕπαρξί μας καὶ δὲν ἱκανοποιεῖ τὲς χυδαῖες ἀπαιτήσεις της. 'Αρκετὲς ὅμως φορὲς τὰ ὅπλα, ποὺ μεταχειρίζεται εἶνε ἀνίσχυρα ἢ τὰ μεταχειρίζεται πολὺ ἀργὰ καὶ τότε ἡ κτηνώδης ὕπαρξις νικῷ καὶ ἱκανοποιεῖ τὲς ἀπαιτήσεις της, συνήθως ἁμαρτωλὲς καὶ κἄποτε πολὺ ἁμαρτωλές.

'Αλλά εἴτε νικᾶ ή κτηνώδης ὕπαρξίς μας καὶ κάνουμε τὸ κακό, εἴτε νικᾶ ἡ συνείδησίς μας καὶ προλαμβάνει τὸ κακό, ὁ ἄνθρωπος ὁ ὁποῖος παραδέχεται τὴν ὕπαρξι τοῦ Θεοῦ, την άθανασία της ψυχης δρίσκεται σ' έναν έσωτερικόν άγῶνα, ποὺ κάθε ἄλλο παρὰ εὐτυχισμένη ζωή μπορεῖ νὰ ονομασθή. Όπως δεν μπορεί να ονομασθή ευτυχισμένη ζωή όταν κανείς ἀρρωστάει καὶ κατορθώνει καὶ γιατρεύεται, άλλὰ ξαναρρωστάει ἀμέσως καὶ πάλι γίνεται καλὰ καὶ πάλι ξαναρρωστάει καὶ περνάει τὴ ζωὴ πολεμῶντας τὲς διάφορες αρρώστειες, που απανωτές τον βρίσκουν μία κατόπι τῆς άλλης, έτσι ἄχαρος είνε καὶ ὁ ἀγὼν αὐτὸς ὁ συνεχής τοῦ άνθρώπου όταν τὰ δύο στοιχεῖα, ποὺ είνε μέσα του, είνε ἰσόπαλα. Θὰ ἦτο ἀσυγκρίτως ἐπιθυμότερο νὰ καθαρίση ὁ ἄνθρωπος όσο τὸ δυνατὸν τὸ αξμά του καὶ νὰ τὸ δυναμώση γιὰ νὰ μὴ μποροῦν νὰ καλλιεργηθοῦν μέσα του ἡ ἀσθένεις, παρά ν' ἀφήση νὰ τὸν πιάνουν κι' ἔπειτα νὰ τὲς γιατρεύη. Τὸ ἴδιο συμβαίνει καὶ μὲ τὲς ἡθικὲς ἀρρώστειες.

"Όσο περισσότερο ίκανοποιούμε τοῦ ἐσωτερικοῦ μας ζώσυ τὲς ἀπαιτήσεις ἀπὸ ἀδυναμία τῆς ἀνώτερης ὑπάρξεώς μας, τόσο περισσότερο δυναμώνει, θεριέβει καὶ προβάλλει περισσότερες καὶ χυδαιότερες ἀπαιτήσεις τόσο περισσότερο ὁπλίζεται μὲ ἐχθρότητα ἐναντίον τῆς κοινωνίας καὶ μᾶς καθιστῷ, ὅπως λέγει ὁ ᾿Απόστολος Παῦλος εἰς τὴν πρὸς Ρωμαίους ἐπιστολήν. (Κεφ. Α΄. στ. 19)

Πεπληρωμένους πάση άδικία, πονηρία, πλεονεξία, κακία.

Μεστούς φθόνου, φόνου, ἔριδος, δόλου, κακοηθείας. Ψιθυριστάς, καταλάλους, θεοστεγεῖς, ὑδριστάς. Υπερηφάνους, ἀλαζόνας, ἐφευρετὰς κακῶν γονεῦσιν ἀπειθεῖς, ἀσυνέτους, ἀσυνθέτους, ἀστόργους, ἀσπόνδους, ἀνελεἡμονας.

"Όπως γιὰ νὰ μὴ κολλοῦν ἡ ἀρρώστειες ἀπάνω μας εἶνε ἀνάγκη νὰ δυναμώσουμε τὸ αἷμά μας καὶ τότε δὲν θἄχουμε ἀνάγκη νὰ πολεμήσουμε τὲς ἀρρώστειες μὲ φάρμακα καὶ ἐγχειρήσεις, ἔτσι γιὰ νὰ μὴ προδάλλη τὸ ἐσωτερικό μας ζῶον, ἡ ἐπιθυμίες, τὰς ἀπαιτήσεις του, εἶνε ἀνάγκη νὰ δυναμώσουμε τὴν ἀνωτέρα ὕπαρξί μας, τὴ συνείδησί μας, τὴν ὀρθή μας σκέψι, ποὺ ὅλα μαζὰ ἀποτελοῦν τὸν ἠθικό μας χαρακτῆρα. Κι' ἔτσι ὅταν τὸν δυναμώσουμε καὶ συντρίψη τὴ φωληὰ τοῦ ἐσωτερικοῦ μας κτήνους, ἀπὸ τὴν καρδιά μας καὶ τὴν καθαρίση, τότε δὲν θὰ εἶνε πλειὰ πολὰ σκληρὸς ὁ ἀγὼν πρὸς τὸ κτηνῶδες ἐγώ.

"Ισως θὰ μοῦ εἰπῆ κανεὶς ὅτι πολλοὶ τὸ θέλουν μὰ δὲν τὸ ἐπιτυγχάνουν. Βέβαια είνε πολλοὶ οἱ τρόποι τῆς ἐπιτυχίας ἀνάλογα πρὸς τὴν δύναμι τῆς θελήσεως τοῦ καθενός, ἀλλὰ ὁ ἀσφαλέστερος είνε τὸ νὰ δυναμώση κανεὶς τὴν εἰκόνα τοῦ Θεοῦ πὤχει μέσα του ὁ ἄνθρωπος.

Νὰ σχηματίση μία τέτοια πίστι στὴν ὕπαρξι τοῦ Θεοῦ καὶ στὴν ἔξάρτησι τοῦ ἀνθρώπου ἀπὸ τὸν Θεόν, ὥστε σὲ κάθε σκέψι του, σὲ κάθε πρᾶξί του καὶ ἐνέργειά του κατ' ἀρχὰς νὰ δλέπη τὸν Θεὸν ἔμπρός του ἄμα τὸ καταφέρη αὐτὸ κατόπιν γίνεται τὸ ἄτομο δυσκίνητο πρὸς τὸ κακό, δὲν έλκύεται πολὺ ἀπ' αὐτό, ἀδιαφορεῖ στὲς ἀπαιτήσεις του, δὲν ἀκούει καὶ δὲν προσέχει στὲς φωνές του.

Αιὐτοί, ποὺ θὰ τὸ κατορθώσουν, μᾶς λέγει ὁ Σωτήρ, ὅτι «τὸν Θεὸν ὅψονται».

Καὶ βέβαια θὰ ἴδουν τὸν Θεὸν καὶ θὰ τὸν βλέπουν καθ' ὅλον τὸ ὑπόλοιπον τῆς ἐπὶ γῆς ζωῆς των καὶ κατὰ τὴν αἰώνιον πέραν τοῦ κόσμου τούτου ζωήν. Γιατί, τί ἄλλο εἰνε αὐτό, ποὺ μᾶς χωρίζει ἀπὸ τὸ νὰ βλέπωμεν τὸν Θεὸν παρὰ ἡ ἀκαθαρσία τῆς καρδιᾶς μας; Τί ἄλλο μπορεῖ νὰ σκοτεινιάζη τόσο φοβερὰ τὸν οὐρανὸ τῆς ψυχῆς μας, κι' ἀκτῖνα ἥλιου ἀληθινῆς χαρᾶς νὰ μὴν μπορῆ νὰ φωτίση τὴν ὕπαρξί μας, παρὰ ἡ ἀκαθαρσία τῆς καρδιᾶς μας; Τί ἄλλο μπορεῖ νὰ μᾶς προκαλῆ τὴν ἀγωνία τῆς ζωῆς κατὰ τὴν ὁποίαν τὸ χεῖλί μας ποτὲ δὲν γλυκαίνει πραγματικὰ ἀπὸ ἄπλαστη χαρά, καὶ ἡ ἑφτάπικρη γεῦσις τῆς ἀψηφιᾶς τοῦ κακοῦ φαρμακώνει συνεχῶς τὰ χείλη μας παρὰ ἡ ἀκαθαρσία τῆς καρδιᾶς μας;

'Ο Θεός είνε έμπρός μας, πολύ πλησίον μας' μὰ ἄν δὲν καθαρίσουμε τὴν καρδιά μας νὰ τὴν νάμουμε ἄπλαστη σἄν τῶν πολύ μικρῶν παιδιῶν, ποτὲ ἡ ψυχή μας δὲν θὰ ἰδῆ τὸν Θεόν, ποτὲ δὲν θὰ γνωρίση τὴν ἀληθινὴν χαρὰν καὶ εὐτυχίαν.

#### ΑΣ ΓΝΩΡΙΣΩΜΕΝ ΤΑΣ ΧΟΡΩΔΙΑΣ ΜΑΣ

ΠΑΡΑΚΑΛΟΥΝΤΑΙ οι 'Ιερατ. Προϊστάμενοι, 'Ιεροψάλται, καὶ Διοικ. Συμβούλια τῶν Κοινοτήτων ὅπως μᾶς ἀποστέλλουν ὁωτογραφίας τῆς Χορφδίας τῶν 'Εκκλησίῶν των πρὸς δημοσίευσιν εἰς τὸ ἔμπροσθεν ἐξώφυλλον. Πλέπει ὅμως νὰ εἶνε καθαρὰ ὁωτογραφία καὶ εἰς σχῆμα ἀνάλογον τῆς εἰκόνος τοῦ ἐξωφύλλον.

Θεοδ. Κοκκινάκη, Δ. Θ. Διακόνου

#### OPOODOEIA

Ό πολύτιμος μαργαρίτης τῆς Χριστιανικῆς Πίστεως εὐρέθη πολλάκις μέσα εἰς κυκεῶνα θεωριῶν κακοδόξων. Ἡ ἀνάμιξις τῶν χριστιανικῶν ἀρχῶν μὲ τὰς φιλοσοφικὰς θεωρίας, ὁ συνδυασμὸς μυθικῶν παραστάσεων καὶ ἱστορικῶν γεγονότων, ἡ αὐθαίρετος ὑποκειμενικὴ ἑρμηνεία τῶν χριστιανικῶν ἰδεῶν, ἐδημιούργησαν ἀπειρίαν αἰρετικῶν ἀποχρώσεων καὶ σχολῶν, εἰς τὰς ὁποίας ἡ γνησία χριστιανικὴ ἰδέα παρεμορφοῦτο.

Παρ' ὅλην ὅμως τὴν ποικιλίαν τῶν αἰρετικῶν ἰδεῶν, παρ' ὅλην τὴν λεπτότητα τῶν διαφόρων μορφῶν τῆς παρερμηνευομένης Χριστιανικῆς Πίστεως, ἡ 'Ορθοδοξία ἐσώθη. Τὸ γεγονὸς αὐτὸ ἑορτάζει ἡ 'Εκκλησία μας κάθε χρόνο κατὰ τὴν Κυριακὴν τῆς 'Ορθοδοξίας.

Έπὶ αἰῶνας ἐπάλαισεν ἡ Ἐκκλησία δι' αὐτήν. Οἱ διωγμοὶ ἐξησθένουν τὰς δυνάμεις της. Δὲν ἐξησθένουν ὅμως καὶ τὴν 'Ορθόδοξον συνείδησίν της. Διὰ τοῦτο καὶ εἰς κάθε ἐμφάνισιν αἰρετικῶν, ἡ φωνὴ τῆς Ἐκκλησίας καὶ ἡ δύναμις τῆς διαμαρτυρίας της εἶναι ἡ σπουδαιστέρα, ἢ μᾶλλον ἡ μοναδικὴ ἀπόκρουσις τῶν αἰρετικῶν ἰδεῶν. Πολλάκις ὑπεδείκυυε εἰς αὐτοὺς τὰ λάθη των. Παρεκάλει πρὸς διόρθωσιν. Συνεζήτει τὴν διδασκαλίαν της μετ' αὐτῶν. 'Επεδείκνυε ἐπείκειαν εἰς ἐκείνους οἱ ὁποῖοι μετεμελοῦντο. 'Απέκοπτε ὅμως ἀπὸ τοῦ Σώματός Της ἐκείνους οἱ ὁποῖοι παρὰ τὰς ὑποδείξεις 'Της ἐπέμενον εἰς τὰς κακοδόξους ἰδέας των.

Δὲν ἦτο δυνατὸν νὰ ἀνεχθῆ μέλη τοῦ Σώματός Της ἐκείνους οἱ ὁποῖοι διέσειον μὰ τὰς ἰδέας των τὰ θεμέλια τῆς διδασχαλίας τοῦ 'Ιδουτοῦ Της. Ἐκείνους οἱ ὁποῖοι ἡρνοῦντο τὴν Θεότητά Του. Ἐκείνους ποὺ συνέχεον τὰς Θεανδρικάς Του ἰδιότητας. Ἐκείνους, ποὺ ἐπέμενον νὰ κηρύττουν ἀντίθετα πρὸς ἐκεῖνα τὰ ὁποῖα παρέδωκαν εἰς Αὐτὴν οἱ αἰ-

ῶνες πρὸς φύλαξιν.

Τὸ Σύμβολον τῆς 'Ορθοδόξου Πίστεως είναι τὸ σπουδαιότερον δεῖγμα τῆς προσπαθείας τῆς Έκκλησίας διὰ τὴν φύλαξιν τῆς 'Ορθοδόξου Πίστεως. Τὰ ἄρθρα του δὲν ἐγράφησαν τυχαίως. Εἰς κάθε ἄρθρον του ὑπάρχει σκοπός. Αἰ λέξεις του ἡ μία κατόπιν τῆς ἄλλης ἐτέθησαν κατόπιν πολλῶν συζητήσεων. Καὶ κατόπιν συμφωνίας καὶ ἀποδείξεων συνετάσσοντο αἱ προτάσεις του, ἀπὸ τοὺς δυνατωτέρους ἐκπροσώπους τῆς Χριστιανικῆς καὶ Φιλοσοφικῆς μορφώσεως.

Έὰν ἡ Ἐκκλησία δὲν είχε τὴν πρόνοιαν νὰ φροντίση διὰ νὰ φυλάξη τὴν ἀκεραιότητα τῆς Χριστιανικῆς Πίστεως 'Ορθόδοξον, ἴσως ὁ Χριστιανισμὸς νὰ ἔχανε εἰς τὴν διάδοσίν του. 'Αλλ' ἡ Ἐκκλησία διὰ τῆς δυνάμεως τοῦ Χριστοῦ ἐφύλαξε τὴν ἀλήθειαν καθαράν. Αὶ Σύνοδοι αἱ ὁποῖαι κατὰ διαφόρους ἐποχὰς συνεκροτοῦντο δὲν είχον ἄλλον σκοπὸν παρὰ διὰ δογματικῶν ἀποφάσεων νὰ περιφρουρήσουν τὴν χριστιανικὴν ἀλήθειαν, μακρὰν πάσης ξένης ἐπιδράσεως καὶ κακοδοξίας.

Αἱ ἐπτὰ Οἰχουμενικαὶ Σύνοδοι δὲν ἀποδεικνύουν τίποτε ἄλλο παρὰ τὴν δύναμιν τῆς Ἐκκλησίας. Τὴν νίκην τῆς Ἐκκλησίας καὶ τὸν θρίαμβον τῆς Χριστιανικῆς Ὁρθοδοξίας. Ὁλαι αὶ Σύνοδοι δι' αὐτὴν κηρύττουν καὶ ἀποφαίνονται καὶ συγχωροῦν καὶ καταδικάζουν καὶ νομοθετοῦν καὶ ἑρμηνεύουν. ἀπὸ τῆς πρώτης εἰς τὴν Νίκαιαν τὸ 325 μέχρι τῆς

έβδόμης καὶ πάλιν εἰς τὴν Νίκαιαν τὸ 787 τὸ ἴδιον πρόβλημα συνεζητεῖτο. Ἡ διαφύλαξις τῆς Ὀρθοδοξίας.

'Η Έλληνικὴ Ἐκκλησία εἰς τὸν πνευματικὸν τοῦτον ἀγῶνα τῆς περιφρουρήσεως τῆς 'Ορθοδοξίας ἐπρωτοστάτησε. Οἱ Ελληνες Θεολόγοι οἱ διακρινόμενοι διὰ τὴν μόρφωσιν καὶ τὴν βαθύτητα τῆς πίστεώς των ἀμέσως μετὰ δυνάμεως ἀντέκρουον τὰς παρερμηνείας. 'Αδιάφορον ἄν οἱ παρερμηνεύοντες ἦσαν συνάδελφοί των. 'Αδιάφορον ἄν ἀνῆκον εἰς τὴν ἰδίαν σχολήν. Πρὸ τῆς 'Ορθοδοξίας τὸ πᾶν ὑπεχώρει.

Διὰ τοῦτο καὶ οἱ σπουδαιότεροι ἐκπρόσωποι τῆς 'Ορθοδόξου χριστιανικῆς σκέψεως, οἱ ἰσχυρότεροι ἀπολογηταὶ αὐτῆς ἀνήκουν εἰς τὴν Ἑλληνικὴν Ἐκκλησίαν. Αὐτοὶ ἀποτελοῦν τὴν ἱερὰν φάλαγγα τῶν Διδασκάλων τῆς Καθολικῆς καὶ 'Αποστολικῆς Ἐκκλησίας. Τὰ συγγράμματά των, οἱ λόγοι των, ἡ γραπτὴ διδασκαλία των ἡ ὁποία ἀριθμεῖ χιλιάδας ἐκδόσεων, ἀλλὰ καὶ ἡ ἄγραφος γνωμολογία των, ἡ διατηρουμένη εἰς τὴν συνείδησιν καὶ τὴν πρᾶξιν τῆς Ἐκκλησίας, θεωροῦνται μέχρι σήμερον κριτήριον μοναδικὸν τῆς 'Ορθοδόξου Θεολογικῆς κρίσεως.

Ίδοὺ διατὶ ἡ 'Ορθόδοξος 'Εκκλησία σέβεται καὶ τιμᾶ την Παράδοσιν την δποίαν ἐκληρονόμησαν εἰς αὐτὴν οἰ χριστιανικοὶ αἰῶνες. 'Ιδοὺ διατὶ παραλλήλως πρὸς τὴν Και-

νην Διαθήκην τίθεται ή Ίερα Παράδοσις.

Καὶ αἱ δύο αὐταὶ πηγαὶ τῆς 'Ορθοδοξίας εἶναι ἐξ ἴσου σεβασταί. Ἡ μία συμπληροῖ τὴν ἄλλην. Ἡ μία παρέχει τὴν βάσιν. Ἡ ἄλλη τὴν ἑρμηνείαν. Ἡ μία ὑποδεικνύει τὸν τροπον τῆς ζωῆς. Ἡ δὲ παρουσιάζει ἐφηρμοσμένην τὴν ζωὴν εἰς τὴν πρᾶξιν τῆς Ἐκκλησίας.

Τὸ Εὐαγγέλιον δύνανται νὰ τὸ γνωρίζουν καὶ οἱ μὴ Χριστιανοί. Δύνανται νὰ τὸ σπουδάσουν καὶ οἱ ἄθεοι. 'Αλλ' ἡ γνῶσις τῶν ἱδεῶν ποὺ περικλείει δὲν ἀποτελεῖ οὔτε προσδίδει εἰς ἐκεῖνον ποὺ κατέχει τὰς ἱδέας Του, τὸν χαρακτῆρα τοῦ Χριστιανοῦ. Διότι ὁ χριστιανισμὸς δὲν εἶναι γνῶσις μόνον, ἀλλὰ γνῶσις καὶ ζωή. Τὸ Εὐαγγέλιον εἶναι ἡ γνῶσις. 'Η Παράδοσις, ἡ ἄγραφος Βίβλος, εἶνε ἡ ζωή. Καὶ τὰ δύο κατεργάζονται τὴν 'Ορθόδοξον συνείδησιν τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὴν διάθεσιν διὰ τὴν προσοικείωσιν τῆς χάριτος τοῦ Χριστοῦ. Καὶ τὰ δύο εἶναι ἀπαραίτητα διὰ τὴν σωτηρίαν.

Τὴν δαθυτάτην ταύτην σχέσιν Παραδόσεως καὶ Εὐαγγελίου, ἴσως εἰς ἄλλας Ἐκκλησίας νὰ τὴν γνωρίζουν μόνον οἱ Θεολόγοι ἔκ τῆς μελέτης τῶν πράξεων τῆς Ἐκκλησίας. ᾿Αλλ' εἰς τὴν ᾿Ορθόδοξον Ἐκκλησίαν εἶναι κτῆμα τοῦ ὅχλου. Ὁ ᾿Ορθόδοξος Λαὸς γνωρίζει δαθύτατα τὴν σχέσιν ταύτην. Καὶ παράδειγμα δ Ἑλληνικὸς Λαός.

Μετὰ τὴν πτῶσιν τῆς Βυζαντινῆς Αὐτοκρατορίας πολλοὶ διενοήθησαν καὶ ἐπεχείρησαν νὰ ἀλλοιώσουν τὴν θρησκευτικὴν συνείδησιν τοῦ 'Ελληνικοῦ Λαοῦ. 'Ιεραπόστολοι διαφόρων χριστιανικῶν ἀποχρώσεων, ἰσχυροὶ εἰς μέσα Κυδερνητικὰ καὶ μέσα ὑλικά, ἔθεσαν ὡς ἔργον των νὰ προσελκύσουν εἰς τὰς ἀντιλήψεις των τὸν 'Ορθόδοξον ὑπόδουλον κόσμον. 'Αλλ' εἰς μάτην. 'Η 'Ιστορία είναι μάρτυς ἀψευδής. 'Ο Λαὸς ἤγωνίσθη. Καὶ ὁ ἀγών του ἐπέτυχε. Πυθανὸν πολλοὶ νὰ παρεσύρθησαν. 'Αλλ' εἰς κάθε ἀγῶνα, εἰς κάθε ἐπιδημίαν οἱ ἀδύνατοι ὀργανισμοὶ είναι πρῶτοι ποὺ θὰ πέσουν. Οἱ ἰσχυροὶ ἔμειναν καὶ διατηροῦν ἀμετάτρεπτον μέχρι σήμερον καὶ ἀναλλοίωτον τὸν θησαυρὸν τῆς 'Ορθοδόξου πίστεως.

Έδῶ ἔγκειται τὸ θαῦμα τῆς χριστιανικῆς Πίστεως. Οἱ ἀσθενέστεροι εἰς μορφωτικὴν δύναμιν τὴν ἐκήρυξαν. ᾿Αλ-

(Συνέχεια είς τὴν σελίδα 15)

#### ΠΕΡΙ ΓΥΝΑΙΚΩΝΙΤΟΥ

#### ΜΙΑ ΑΛΛΗ ΑΠΟΨΙΣ

Εἰς τὸ προηγούμενον τεῦχος εἰδοποιήσαμεν ὅτι καταχωροῦντες εἰς τὰς στήλας τοῦ περιοδικοῦ τούτου τὸ «Περὶ Γυναικωνίτου» ἄρθρον τοῦ Πανοσιολογ. ᾿Αρχιμανδρ. ᾿Αθηναγόρα Βαράκλα, ἐπιφυλάσσομεν τὸ δικαίωμά μας νὰ ἔχωμεν διάφορον γνώμην περὶ τῆς ἀναγκαιότητος, ἀκόμη δὲ καὶ αὐτῆς τῆς χρησιμότητος τοῦ γυναικωνίτου εἰς τοὺς σημερινοὺς ναούς μας. Νομίζοντες δὲ ὅτι θὰ ἦτο διαφωτιστικὸν τοῦ ζητήματος ἐὰν κατεχωροῦμεν καὶ δευτέραν γνώμην, ἔστω καὶ ἀντίθετον, πράττομεν τοῦτο σήμερον μὲ τὴν πεποίθησιν ὅτι καὶ ὁ ἴδιος ὁ ἀρθρογράφος θὰ εὐχαριστηθῆ.

'Ο σκοπὸς τοῦ ἄρθρου ἐκείνου ἀναμφιβόλως εἶνε πολὺ ἀξιέπαινος ἀποβλέπει εἰς τὸ νὰ ἐπιστρέψωμεν εἰς αὐστηροτέραν τήρησιν τῶν ἡθῶν καὶ νὰ δημιουργήσωμεν πνευματικωτέρας, ἀγνοτέρας, εὐσεβεστέρας συνθήκας λατρείας ἐν τῷ Ἱερῷ Ναῷ. Τὰ μέσα ὅμως, τὰ ὁποῖα ὑποδεικνύει, φοδοῦμαι, ὅτι, ὅχι μόνον εἶνε ἀνίσχυρα καὶ περιττά, ἀλλὰ καὶ θὰ προεκάλουν σύγχυσιν ἡθικῶν ἀρχῶν εἰς τὴν σκέψιν τῶν χριστιανῶν μας καὶ ἀκόμη θὰ εἶνε ἀδύνατον νὰ ἐφαρμοσθοῦν χωρὶς καὶ ἡ ἐκ τῶν προτέρων καταδικασμένη πρὸς τοῦτο προσπάθεια νὰ μὴν ἐπιφέρη μᾶλλον κακὸ παρὰ καλό.

Δὲν λέγω ὅτι τὰ μέτρα αὐτά, ὁ γυναιχωνίτης, ὁ ἀρχαῖος θεσμὸς τῶν Πυλωρῶν καὶ ἡ ἐκδίωξις ἐκ τοῦ Ναοῦ τῶν ἀτάκτων εἶνε πράγματα παράλογα. Τοὐναντίον. Οὐδὲ καταφεύγω εἰς τὸ νὰ τὰ χαρακτηρίσω ὡς ἀναχρονιστικά διότι ἡ λέξις ἀνα χρονιστικό Τοὐταντίον ὑτα τὰ κὸ ν δὲν ἔχει ψεκτὴν σημασίαν διὰ τὴν λατρείαν τῆς 'Ορθοδόξου 'Εκκλησίας μας' τοὐναντίον μάλιστα, ἐν τούτῷ ἀκριῶς πρέπει νὰ καυχώμεθα οἱ 'Ορθόδοξοι, ὅτι τηροῦμεν ἀπαρασάλευτα ἀπὸ τῶν ἀρχαιστάτων χρόνων τὰ τῆς λατρείας, ὅσον καὶ ἄν θεωρῶνται ὑπὸ τῶν ἐν πᾶσι νεωτεριζόντων ὡς ἀναχρονιστικά. Δὲν συμφωνῶ ὅμως ὅτι ταῦτα εἶνε μέτρα ἡθικῆς τάξεως ἐν τῷ Ναῷ διότι μοῦ φαίνεται ὅτι ἔτσι ἐπιδιώκουμε νὰ γιατρεύσουμε καρδιακὰ νοσήματα ἢ στομαχικὰ ἕλκη, δάζοντας ἔμπλαστρα εἰς τοὺς δραχίονας.

Έξηγουμαι μὲ ενα παράδειγμα.

Εἰς τὴν Ἐκκλησίαν κανεὶς δὲν δλασφημεῖ, ὅσον δλάσφημος κι' ἄν είναι, γιατὶ δὲν ὑπάρχει καμμία αἰτία ἐκεῖ ἡ ὁποία νὰ τὸν κάμη νὰ δλασφημήση. ᾿Αλλ' ὅταν ἕνας είνε δλάσφημος καὶ ὅλην τὴν ἡμέραν εἰς τὴν ἐργασίαν του καὶ ἀκόμη καὶ τὴν Κυριακὴν εἰς τὰς διασκεδάσεις του, δλασφημῆ, τὸν ὀφελεῖ εἰς τίποτε τὸ ὅτι δὲν δλασφημεῖ εἰς τὴν Ἐκκλησίαν ἐπὶ μιὰ-δυὸ ὡρες τὴν ἑδδομάδα; καὶ μάλιστα ἐπειδὴ δὲν ἔχει καμμίαν εὐκαιρίαν ἢ αἰτίαν διὰ νὰ δλασφημήση κι' ἐκεῖ;

Τέτοια ήθική φοδοῦμαι πῶς εἶνε πολὺ ξεφτισμένη καὶ δὲν συμβάλλει εἰς τίποτε.

'Αλλὰ τότε, μπορεῖ νὰ ἐρωτήση κανείς: "Ητο τόσον ἀψυχολόγητον καὶ ἐππόλαιον τὸ μέτρον τῆς ἀρχαίας χριστιανικῆς 'Εκκλησίας, νὰ ἔχη τὸν γυναικωνίτην; δηλ. νὰ ἔχη τόπον ἐν τῷ Ναῷ διὰ τὰς γυναῖκας χωριστὰ ἀπὸ τοὺς ἄνδρας; καὶ μάλιστα νὰ προσπαθῆ νὰ κάμη ἀθέατον τὸν τόπον τῆς προσευχῆς τῶν γυναικῶν μὲ καφάσια καὶ μὲ παραπετάσματα;

Είς μίαν τοιαύτην ἐρώτησιν ἀπαντῶμεν:

Οὔτε ἀψυχολόγητον οὔτε ἐπιπόλαιον ἥτο τότε τὸ μέτρον αὐτὸ τῆς Χριστιανικῆς Ἐκκλησίας. ᾿Αλλ' ὁ γυναικωνίτης τότε δὲν ἀπετέλει μόνον μέρος τοῦ Ναοῦ ξεχωριστόν οὐδὲ εἶχε προορισμὸν νὰ χωρίση τοὺς ἄνδρας ἀπὸ τὰς γυναῖκας, μ ό ν ο ν κατὰ τὴν ὥραν τῆς προσευχῆς διὰ νὰ μὴ ἔχουν πειρασμοὺς κατὰ τὴν τέλεσιν τῆς λατρείας των. Ὁ γυναικωνίτης ἦτο μέρος τῆς ὅλης κοινωνικῆς ζωῆς, ἀπαραίτητον δὲ ἰδιαιτέρως εἰς τὴν οἰκογενειακὴν ζωήν.

'Ως, πολὺ ὀρθῶς, ἀνέπτυξε εἰς τὸ ἄρθρον του, ὁ ἀγαπητός μου Πανοσιολ. Βαράκλας, τὸ ἔθος τοῦ διαχωρισμοῦ τῶν γυναικῶν ἀπὸ τοὺς ἄνδρας χρονολογεῖται ἀπὸ τοὺς μυθικοὺς χρόνους, πολλοὺς αἰῶνας πρὸ τοῦ Χριστιανισμοῦ, καὶ ὁ γυναικωνίτης ἀπὸ τότε ἦτο ἀπαραίτητον διαμέρισμα τοῦ σπιτιοῦ. Μολονότι δὲ ἐχρησίμευε καὶ ὡς θυσαυροφυλάκιον, ἡ ὡς συζυγικὸς θάλαμος εἰς τὰ πτωχότερα σπίτια, πάντως ῆτο μέρος τῆς οἰκίας ἰδιαίτερον, προωρισμένον διὰ νὰ ἀπομονοῦνται ἡ γυναῖκες καὶ νὰ μὴ ἔρχωνται εἰς ἐπαφὴν καὶ συναναστροφὴν μὲ τοὺς ἄνδρας καὶ μάλιστα τοὺς μὴ ἀμέσους συγγενεῖς.

'Εὰν μάλιστα θέλωμεν νὰ δώσωμεν σύντομον δοισμὸν τοῦ γυναιχωνίτου εἰς τὴν οἰχογένειαν κατὰ τὴν προχριστιανικὴν καὶ τὴν χριστιανικὴν ἐποχὴν ἀκόμη, πρέπει νὰ τὸν ὀνομάσωμεν "part-time voluntary women's prison" περιοδικὴν ἑκουσίαν φυλακὴν τῶν γυναικῶν. Τοῦτο φαίνεται ἀκόμη ἐναργέστερον εἰς σπίτια πολὺ πτωχά, ὅπου δὲν ὑπῆρχε χῶρος δι' ἰδιαίτερα δωμάτια γυναικωνίτου. Εἰς αὐτὰ ὑπῆρχεν ἔν μικρὸν σκοτεινὸν δωμάτιον, σἄν πολὺ μεγάλο ντουλάπι τοίχου, εἰς τὸ ὁποῖον ἥτο ἠναγκασμένη ἡ οἰκοδέσποινα καὶ αἱ θυγατέρες της νὰ καταφεύγουν ὅταν ὁ οἰκοδεσπότης εἰχε ἐπισκέψεις ξένων.

Ή Χριστιανικὴ Ἐκκλησία ὅταν ἐφήρμοσε τὸ σύστημα τοῦ γυναικωνίτου εἰς τὸν Ναόν, οὖτε ἀπὸ ἔλλειψιν ἐμπιστοσύνης πρὸς τὸ ἐκκλησίασμα τὸ ἔκαμε, οὖτε τὴν προχριστιανικὴν χρῆσιν τοῦ γυναικωνίτου ἐθεώρησε πρόδρομον τῆς χριστιανικῆς ἡθικῆς. 'Απλῶς εὐρέθη πρὸ ἑνὸς γεγονότος, πρὸ ἑνὸς καθιερωμένου παλαιοῦ ἐθίμου, πρὸς μιᾶς ἀνεγνωρισμένης καὶ ἐπιδεβλημένης κοινωνικῆς συνθήκης.

'Αφοῦ ἡ θέσις τῆς γυναικὸς ἐν τῆ κοινωνία ἐκείνη ἀπήτει τὸν χωρισμόν της ἀπὸ τοὺς ἄνδρας καὶ ἐπέβαλλε εἰς αὐτὴν νὰ κρύβεται ὅταν εἰνε παρόντες αὐτοί, αὐταὶ δὲ αἱ προφυλάξεις ἐθεωροῦντο σεβαστόταται συνθῆκαι τῆς κοινωνικῆς τότε ζωῆς, θὰ ἡτο τολμηρότατον, ἀκατανόητον, ἐπαναστατικὸν καὶ ἐπικίνδυνον κοινωνικῶς, ἐὰν ὁ Χριστιανισμὸς κατήργει τὴν ἐπικρατοῦσαν αὐτὴν δημοσίαν τάξιν καὶ ἐπέτρεπε νὰ συμπροσεύχωνται, εἰς τὸν ἴδιον τόπον τοῦ Ναοῦ, ἄνδρες καὶ γυναῖκες μαζύ.

Καὶ δὲν ἦτο μόνον ὁ Χριστιανικὸς Ναὸς καὶ ὁ γυναικωνίτης τοῦ σπιτιοῦ, τὰ ὁποῖα ἐκράτουν, κατὰ κοινωνικὴν συνθήκην, χωριστὰ τὰς γυναῖκας ἀπὸ τοὺς ἄνδρες· ἐξ ἐναντίου μάλιστα δὲν ὑπῆρχε κανεὶς δημόσιος τόπος εἰς τὸν ὁποῖον νὰ εἶνε μαζὺ ἄνδρες καὶ γυναῖκες, εἷμὴ μόνον τὰ ἱερά, λεγόμενα, τῆς εἰδωλολατρικῆς θρησκείας, ὅπου εὐρίσκοντο αἱ ἱερόδουλοι καὶ ὀλίγα μέρη ὁμοίου σκοποῦ εἶς τινας πόλεις. Οὕτε εἰς τὸ θέατρον ἦσαν μαζὺ ἄνδρες καὶ γυναῖκες, ὅσον ἐλαφρὰ καὶ ἄν ἦτο ἡ θεατρικὴ παράστασις, οὕτε ἐργοστάσια ὑπῆρχον εἰς τὰ ὁποῖα νὰ συνεργάζωνται ἄνδρες καὶ γυναῖκες, οὕτε μικτὰ σχολεῖα καὶ πανεπιστήμια, οὕτε ἑστιατόρια κοινὰ ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν, οὕτε σιδηρόδρομοι καὶ λεωφορεῖα, ὅπου νὰ παρακάθηνται, οὕτε ἄλλος τις τόπος

ύπῆρχε εἰς τὸν ὁποῖον νὰ εύρίσκωνται μαζὺ ἄνδρες καὶ γυναϊκες.

Μὲ ἄλλα λόγια ὁ Χριστιανισμὸς ἔχων εἰς τοὺς Ναούς του γυναιχωνίτην δὲν ἔχαμε τίποτε νέον, οὐδὲ ἀπέβλεψε χυρίως εἰς τὸ νὰ προφυλάξη τὸ ἐχχλησίασμα ἀπὸ σαρχιχοὺς πειρασμοὺς μόνον κατὰ τὴν ὥραν τῆς λατρείας ἀπλῶς καὶ μόνον ἐσεβάσθη καὶ ἠκολούθησε ἕν χοινωνιχὸν ἔθιμον, τὸ ὁποῖον, ἐπὶ τέλους ὅχι μόνον δὲν ἔβλαπτε τίποτε, ἀλλὰ καὶ συνετέλει εἰς τὸ νὰ στερεωθῆ ἡ βάσις τοῦ Χριστιανισμοῦ, ὅτι εἶνε θρησκεία ἀγνῶν ἡθιχῶν ἀρχῶν.

'Απὸ ὅμοιες χοινωνικὲς ἀντιλήψεις καθιέρωσαν τὸν γυναιχωνίτην καὶ οἱ ἀνατολικοὶ λαοί. Οἱ Τοῦρχοι εἴχον πάντοτε τὸ χαρέμι διὰ τὰς γυναῖκας ἀλλὰ καὶ εἰς τὸν δρόμον ἦσαν ὑποχρεωμέναι αὕται νὰ ἔχουν σκεπασμένον τὸ πρόσωπον μὲ φερετζέ. Δὲν πιστεύω δὲ νὰ φαντάζεται κανεὶς ὅτι τὸ μέτρον αὐτὸ ἀπέβλεπε εἰς τὸ νὰ ἠθικοποιήση τοὺς ἄνδρας Τούρχους καὶ νὰ τοὺς ἀνυψώση πνευματικῶς πρὸς τὸν Θεόν!

'Αφοῦ λοιπὸν ὁ γυναιχωνίτης εἰς τοὺς παλαιοτέφους χριστιανιχοὺς ναοὺς δὲν είχε ὡς χύριον προορισμὸν νὰ ἀποδιώξη τοὺς σαρχιχοὺς πειρασμοὺς ἀπὸ τὸ ἐκκλησίασμα, εἰς τί θὰ συνέβαλλε ἡ ἐφαρμογή του σήμερον; Τὰ καφάσια τὰ ὁποῖα σὐνιστῷ ὁ ἀρθρογράφος νὰ ἐπανέλθουν εἰς τὴν 'Εκκλησίαν μας, θὰ παρεμόρφουν ἀφόρητα ἀπὸ αἰσθητικῆς ἀπόψεως τὸν Ναόν μας χωρὶς βαθὺ ἡθικὸν ἀποτέλεσμα· ἐπὶ πλέον θὰ ἡμπόδιζαν μὲν τοὺς ἄνδρας νὰ βλέπουν τὰς γυναῖκας, δὲν θὰ ἡμπόδιζαν ὅμως τὰς γυναῖκας νὰ βλέπουν τοὺς ἄνδρας. 'Εν τοιαύτη δὲ περιπτώσει θὰ ἔσωζε τὴν ἡθικὴν καὶ πνευματικότητα τῆς λατρείας μονομερῶς διὰ τὸ ἕν μέρος μόνον τοὺ ἐκκλησιάσματος, δηλ. τοὺς ἄνδρας. 'Αλλ' εἰνε ἡθικὴ αὐτή; καὶ είνε αὕτη τελεσφόρος ἐπιδίωξις τῆς πνευματικότητος τῆς λατρείας;

Ή ήθική δὲν ἐπιβάλλεται διὰ τῆς βίας εἰς τοὺς ἐνηλίκους, οὖτε καὶ ἄν ἐπιτευχθῆ μὲ τέτοιον τρόπον, δύναται νὰ

καρποφορήση.

Αλλ' οὖτε ἀκόμη καὶ τὴν ἀνάγκη τῆς ψυχικῆς συγκεντρώσεως κατά την ώραν της λατρείας δεν είνε δυνατόν να έπιβάλη κανείς. 'Απὸ τὴν ἱστορίαν τῆς θρησκευτικῆς ζωῆς τῶν Πουριτανῶν εἰς Νέαν 'Αγγλίαν μοῦ μένει στὴ μνήμη μου ένα γεγονός πολύ χαρακτηριστικόν. Αί ακολουθίαι των εἰς τὸν Ναόν, προσευχές, πολλὴ ἀνάγνωσις τῶν ᾿Αγίων Γραφών καὶ μακρότατα άνευ πραγματικοῦ ἐνδιαφέροντος κηρύγματα, ήσαν τὸ κύριον στοιχεῖον τῆς ζωῆς των. Καὶ ποιός τολμοῦσε νὰ μὴν πάη στὸν Ναόν; Πολλοὶ ὅμως, ἄνδρες καὶ γυναίκες, στὴν τέτοια μονοτονία καὶ ἄνευ ἐνδιαφέροντος προσευχήν καὶ διδασκαλίαν, ἀπεκοιμοῦντο κατήντα δὲ ὁ ἱεροχήρυξ νὰ ἐξαχολουθῆ τὸ ἀνούσιο χήρυγμά του καθ' δν χρόνον το μεγαλείτερο μέρος τοῦ ἐκκλησιάσματος έρροχάλιζε. 'Αντί όμως νὰ φροντίσουν νὰ διορθώσουν τὸ πραγματικό κακό, νὰ συντομεύσουν τὰ ἀναγνώσματα καὶ τὰ κηρύγματα καὶ νὰ τὰ κάμουν ἐνδιαφέροντα, αὐτοὶ διώρισαν ἐπόπτας οἱ ὁποῖοι είχαν ἕνα μαχρύτατο ξύλο στὸ γέρι, καὶ ἄμα ἔβλεπαν ὅτι κλειῶνται τὰ μάτια κανενός, τοῦ τὸ κτυποῦσαν στὸ κεφάλι.

Φαντάζεται δίως κανείς τώρα δτι μὲ τὸν τρόπον αὐτὸν τοὺς ἔκαναν πράγματι νὰ συγκεντρωθῆ ἡ ψυχή των σὲ μία ἐνσυνείδητην καὶ πνευματικήν προσευχήν; ᾿Αλλοῦ ἦτο τὸ

κακό, καὶ άλλο προσπαθούσαν νὰ γιατρεύσουν.

Τὸ ἴδιο ἀχριδῶς συμβαίνει και μὲ τὸ μέσον τοῦ γυναικωνίτου, τῶν πυλωρῶν και τῆς ἐκδιώξεως ἐκ τοῦ Ναοῦ ἀσχημούντων.

Έὰν ἡ ἡθικὴ κατάστασις τῶν ἐκκλησιαζομένων εἰς τοὺς

Ναούς μας είνε τέτοια πράγματι, ὥστε διαρχούσης τῆς Θ. Λειτουργίας νὰ ἐνδιατρίδη ὁ νοῦς των καὶ ἡ ψυχή των εἰς τὰ πονηρά, μόνον διότι παρακάθηνται ἄνδρες καὶ γυναίκες εἰς τὸ ἴδιον μέρος τοῦ Ναοῦ, τότε νομίζω ὅτι ὅχι μόνον καὶ ὁ γυναικωνίτης δὲν θὰ κάμη καμμίαν προκοπήν, ἀλλὰ τολμῶ νὰ εἴπω ὅτι περιττεύει καὶ ὁ Ναός, ἐὰν δὲν ἔχη ἄλλο μέσον ἐπιδράσεως παρὰ τὸν γυναικωνίτην καὶ τὴν τιμωρίαν. Διότι οὐσιαστικῶς ποία θὰ εἶναι ἡ ἡθικὴ ἀφέλεια τῶν Χριστιανῶν αὐτῶν, ἐὰν κατορθωθῆ, διὰ τοῦ χωρισμοῦ ἀνδρῶν καὶ γυναικῶν ἐν τῷ Ναῷ, νὰ τηρηθῆ ἡ σωματικὴ μόνον ἀπόστασις αὐτῶν ἐν αὐτῷ, ἐὰν ἡ φαντασία των εἶνε διεφθαρμένη καὶ ἰκανὴ νὰ ἐκμηδενίση πᾶσαν ἀπόστασιν σωματικὴν καὶ νὰ ὀργιάση διανοητικῶς καὶ ψυχικῶς τὸ ἄτομον κατὰ τὴν ὥραν τῆς λατρείας;

Καὶ ποίαν ἀξίαν ἔχει εἰς τὴν ἡθικὴν ζωὴν τοῦ ἀνθοώπου (ἀνδοὸς καὶ γυναικὸς τὸ ἴδιο) τὸ νὰ μείνη ἀνεπηρέαστος ἀπὸ ἄμεσον σαρκικὸν πειρασμόν, ἐπὶ μίαν-δύο ἄρας εἰς τὸν Ναόν, ὅταν ἡ ἐπιθυμία τῆς ψυχῆς του ἐγείρεται ἀχαλίνωτος πρὸς τὴν ἁμαρτίαν εὐθὺς μόλις εὐρεθῆ πλησίον προσώπου ἑτέρου φύλου καθ' ὅλας τὰς 100 καὶ πλέον ὑπο-

λοίπους ώρας τῆς Εβδομάδος;

Καὶ ποίαν ἀξίαν καὶ ἡθικὴν ἐπίδρασιν ἔχει τὸ νὰ μείνη χωριστὰ ἐπὶ μίαν-δύο ὥρας εἰς τὸν Ναόν, ἐνῷ μετὰ τὸν Ναὸν θὰ συγκαθήση ἐξ ἀνάγκης μὲ πρόσωπον ἑτέρου φύλου, εἰς τὸν σιδηρόδρομον, εἰς τὸ λεωφορεῖον, εἰς τὸ θέατρον, εἰς τὸ σχολεῖον, εἰς τὸ ἐργοστάσιον, εἰς τὸ ἐμπορικόν, εἰς τὸ

έστιατόριον η είς ενα σωρό άλλα μέρη;

'Εὰν ἡ ψυχή του, ἡ σκέψις του, ἡ φαντασία του καὶ ἡ ἐπιδερμίς του ἀκόμη εἶνε ἀχαλίνωτα εἰς πᾶσαν ἐπαφὴν ἢ εἰς πᾶσαν προσέγγισιν ἑτεροφύλου, ἀκόμη καὶ εἰς τὸν Ναόν, τότε μὲ τὸν χωρισμὸν ἐν τῷ Ναῷ θὰ καταντήση ἡ ἡθικὴ τοῦ χριστιανοῦ νὰ χρησιμεύη μόνον διὰ τὸν Ναόν, ἐὰν κατορθωθῆ καὶ αὐτό. Ἔτσι ὁ ἐν λόγῳ χριστιανὸς θὰ εἶνε ἡθικὸς μόνον εἰς τὸν Ναὸν καὶ μάλιστα μόνον ἐπειδὴ τὸν κρατοῦν παρὰ τὴν θέλησίν του, μακρυὰ ἀπὸ τὸ ἑτερόφυλον. 'Αλλὰ εἶνε ἡθικὴ αὐτή; Καὶ τί ἐπὶ τέλους πρόκειται νὰ ἐξυπηρετήση μία τέτοια ἀναγκαστικὴ ἡθική;

Έγὼ δυσκολεύομαι νὰ παραδεχθῶ ὅτι εἶνε δυνατὸν νὰ συμβοῦν ἀσχημοσύνες εἰς τὸν Ναὸν ἐὰν παρακάθηνται εἰς τὸ ἴδιο μέρος ἄνδρες καὶ γυναῖκες, τοσούτω μᾶλλον ὅσῷ ἡ κάθε μία θὰ ὑπάγη στὴν Ἐκκλησίαν μὲ τὸν σύζυγόν της ἢ πατέρα της ἢ ἀδελφόν της κλπ., καὶ δὲν εἶνε εὕκολο νὰ τολμήση κανεἰς τέτοια. Συνεπῶς οἱ πειρασμοί, ἄν ὑπάρχουν τέτοιοι, λαμβάνουν χώραν εἰς τὸ ἐπιθυμητικὸν τῶν ἐκκλησιαςομένων καὶ περιορίζονται εἰς παράνομες ἐπιθυμίες κατὰ

την ώραν της προσευχης.

Έν τοιαύτη περιπτώσει ἀντὶ νὰ ἐπιδιώχουμε διὰ τῆς δίας τὴν ἀπομάχρυνσιν τῶν πειρασμῶν καὶ νὰ κλείσουμε εἰς καφασωτοὺς γυναικωνίτας τὲς γυναϊκες, ποὺ ἀσφαλῶς μ' ὅλο τους τὸ δίκηο, δὲν θὰ τὸ δεχθοῦν καὶ θὰ παύσουν καθολοκληρίαν νὰ πηγαίνουν στὴν Ἐκκλησίαν, καλύτερα ἄς φροντίσουμε νὰ ἔμποτίσουμε μὲ περισσότερο θρησκευτικὸ αἴσθημα τὲς καρδιές τοῦ ἐκκλησιάσματος. Εἶς αὐτὸ κυρίως θὰ συμβάλη ἐὰν τὴν ὥραν τῆς λατρείας τὴν καταστήσωμεν ὥραν ψυχικῆς πνευματικῆς ἀπολαύσεως εἰς τὴν Ἐκκλησίαν.

Έὰν ὅλοι οἱ ναοί μας ἀποκτήσουν θρανία στερεὰ δι' ὅ-λους, καὶ ἀποκτήσουν χορφδίας, καὶ σταματήσουν αὐτὰ τὰ συνεχῆ ἐπιδεικτικὰ σύρτα — φέρτα γιὰ ἄναμμα κεριῶν εἰς τὰ μανουάλια ἐμπρὸς στὸ εἰκονοστάσιον, καὶ παύσουν οἱ δίσκοι καὶ τὸ νὰ μπαινοβγαίνουν οἱ ἔπίτροποι ἢ ἄλλα ἄτομα μὲ πρόσφορα εἰς τὸ Ἱξεὸν Βῆμα καὶ ἐὰν ὁ Ἱξε

(Συνέχεια είς τὴν σελίδα 15)

#### EKNAIDEYTIKA

#### Η ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑ ΤΗΣ ΓΡΑΜΜΑΤΙΚΗΣ

ΑΠΟΚΛΕΙΣΤΙΚΑ ΔΙΑ ΤΑ ΣΧΟΛΕΙΑ ΜΑΣ ΕΔΩ

(Συνέχεια ἐκ τοῦ προηγουμένου τεύχους)

'Η Γραμματική τῆς Έλληνικῆς γλώσσης μὲ τὴν ἀτελείωτη ποικιλία τῶν κανόνων καὶ τῶν ἐξαιρέσεών των, θεωρεῖται ὡς ἔνα μάθημα δυσκολώτατο καὶ ἀνιαρό, ποὺ βασανίζει τὸ μικρὸ κόσμο τοῦ σχολείου καὶ ποὺ ποτὲ δὲν δίνει τὴν ἐντύπωσι πῶς ἐτελείωσε ἐπὶ τέλους. Κ¦αὶ ὅμως, τὸ δύσκολο αὐτὸ μάθημα ὅταν προσφέρεται καταλλήλως στὰ παιδιὰ καὶ ὅταν συνδυάζεται περισσότερο μὲ τὴν πρᾶξι καὶ τὴν ἐφαρμογὴ παρὰ μὲ τὴ θεωρία κι' ἀποστήθισι, γίνεται ἕνα μάθημα τερπνὸ καὶ γεμᾶτο ἐνδιαφέρον, ἕνα μάθημα, ποὺ θὰ διευκολύνη τοὺς μαθητάς μας νὰ ἀκολουθήσουν ὀρθὴ ἔκφρασι στὸν προφορικὸ λόγο.

Διατηφῶ στὴ μνήμη μου γραμματικοὺς κανόνας, ποὺ ἀπὸ τὲς μικρὲς ἀκόμη τάξεις τοῦ Δημοτικοῦ Σχολείου μοῦ ἔμαθαν νὰ ἀποστηθίζω τόσο σχολαστικά, ὥστε οὖτε ἔνα «καὶ» δὲν ἔπρεπε νὰ παραλείπεται κατὰ τὴν ἀποστήθισι. Καὶ τοὺς κανόνας αὐτούς, σᾶς διαδεβαιῶ πῶς δὲν ἤξερα γιατὶ ἔμαθα νὰ τοὺς λέω καὶ γιατὶ βασανίστηκα νὰ τοὺς μάθω τὴ σημασία ὅμως πολλῶν ἀπ' αὐτοὺς κατάλαβα μόνη μου πολὺ ἀργότερα, ὅταν πειὰ ἤμουν δασκάλα!

"Έτσι, ὅταν ἄρχισα τὸ πρῶτό μου ἀκόμα ὅῆμα στὸ διδασκαλικὸ ἐπάγγελμα, ἀναπολῶντας τὴν ἄσκοπη ἀποστήθισι τὴν ὁποίαν μοῦ ἐπέβαλαν ὡς μαθήτριαν, ἀπεφάσισα νὰ
δώσω ἐγὼ στὸ μάθημα τῆς γραμματικῆς, ποὺ ἔπρόκειτο νὰ διδάξω, μιὰ κατεύθυνσι, ποὺ ἦταν περισσότερο
μὲν ἄπλοποιημένη καὶ πρακτική, ὀλιγώτερο δὲ σχολαστικὴ
καὶ ἀνιαρή. Τὴν κατεύθυνσι δὲ αὐτή, ποὺ πάντα μοῦ ἔδωσε
λαμπρὰ ἀποτελέσματα, κατάλαβα ὅτι κατὰ μείζονα λόγον
ἔπρεπε νὰ ἀκολουθῶ καὶ στὸ Ἑλληνικὸ Σχολεῖο τῆς ᾿Αμερικῆς.

"Όταν σᾶς ὁμιλῶ γιὰ ἀπλοποίησι τοῦ μαθήματος τῆς γραμματικῆς, ἀγαπητοὶ συνάδελφοι, δὲν θέλω νὰ νομίσετε ὅτι κάμνω παραλείψεις καὶ ἀφαιρέσεις (μόνο ἡ βαρεῖα, ποὺ ἐτόλμησα νὰ ἐξοστρακίσω θὰ μποροῦσε νὰ μὲ διαψεύση αὐτὴ τὴ στιγμή....) καὶ ὅτι ἀποφεύγουσα νὰ διδάσκω στὰ παιδιὰ τὰ δύσκολα γραμματικὰ μέρη, περιορίζομαι μόνο στὰ ἀπλᾶ καὶ εὐνόητα. "Όχι τὸ μάθημα τῆς γραμματικῆς τὸ διδάσκω ἐδῶ μὲ ὅλες του τὲς λεπτομέρειες καὶ παρ' ὅλο, ποὺ τὰ παιδιά μου ξέρουν καὶ τὸ στερητικὸ ἀκόμα α σᾶς διαβεβαιῶ εἰλικρινέστατα, πῶς ποτὲ δὲν ὑπῆρξα σχολαστικὴ στὴ προσφορὰ τοῦ μαθήματος αὐτοῦ.

Λέγοντας ὅμως ἀπλοποίησι, ἐννοῶ τὸν τρόπο μὲ τὸν ὁποῖο προσφέρω στὰ παιδιὰ τὲς γραμματικὲς γνώσεις. Πρῶτα-πρῶτα, ἀποκλείω ἀπ' ὅλες τὲς τάξεις τὸ ιίδλίο τῆς γραμματικῆς, γιατὶ είναι κἄτι τι σκοτεινὸ καὶ δυσνόητο γιὰ τὰ παιδιά μας ἐδῶ. Ἔπειτα δὲν ἀκολουθῶ τὴ σειρά, ποὺ μᾶς ὑποχρεώνουν οἱ γραμματικοὶ κανόνες νὰ ἀκολουθήσουμε, μὰ ἀρχίζω ἀπὸ πράγματα, ποὺ δημιουργοῦν μιὰ ἀμφιβολία στὰ παιδιὰ καὶ ἑπομένως τὰ ἀναγκάζουν νὰ ζητήσουν καὶ νὰ μάθουν τὸ λόγο. Δὲν ἀρχίζω ποτὲ ἀπὸ ἕνα κανόνα, ποὺ νὰ τὸν ἀπαγγέλλω ξηρὰ καὶ ἔπειτα νὰ τὸν ἐξηγῶ· μὰ ἀφοῦ

πρώτα βοηθήσω τὰ παιδιὰ νὰ γράψουν ἐπανειλημμένα σχετικὰ παραδείγματα στὸν πίνακα καὶ ἀφοῦ ζητήσω νὰ γίνης ή σχετικὴ σύγκρισις καὶ κρίσις, ζητῶ κατόπιν νὰ σχηματισθῆ ὁ γραμματικὸς κανὼν ἀπὸ τὰ ἴδια τὰ παιδιὰ καὶ μὲ δικά τους λόγια· μὲ μιὰ μικρὴ δὲ διόρθωσι δική μου, γράφω τὸν κανόνα αὐτὸν στὸν πίνακα καὶ τὸν ἀντιγράφουν τὰ παιδιὰ στὸ τετράδιο τῆς γραμματικῆς μὲ τὸ σχετικὸ γύμνασμα πάνω στὸ ὁποῖο θὰ ἔργασθοῦν καὶ θὰ ἔφαρμόσουν ὅ,τι κατάλαβαν ἀπ' τὸν γραμματικὸν αὐτὸν κανόνα.

Στὸ πρόγραμμα τῶν μαθημάτων ἔχω ὁρίσει νὰ γίνεται δυὸ φορὲς τὴν ἑβδομάδα γραμματική. Κατὰ τὲς δύο αὐτὲς φορὲς ἀφίνω νὰ πάρη ἡ Γραμματικὴ ἐλαφρὰ μορφὴ θεωρίας καὶ μηχανισμοῦ, ἀφοῦ βέβαια ἔχει γίνει προηγουμένως ἡ ἀνάλυσις καὶ ἡ κατανόησις μὲ ἐπανειλημμένα καὶ συνεχῆ παραδείγματα. Ἔτσι δύο φορὲς τὴν ἑβδομάδα τὸ μάθημα τῆς Γραμματικῆς γίνεται τυπικώτερο, γενικωτέρα δὲ μορφὴ πέρνει καθ' ὅλες τὶς ἄλλες ἡμέρες τῆς ἑβδομάδος. Γραμματικαὶ παρατηρήσεις γίνονται στὴν ἀνάγνωσι, στὴν ὀρθογραφία, ποὺ γράφουν τὰ παιδιὰ στὸν πίνακα, μιὰ γραμματικὴ τέλος παρατήρησις μπορεῖ νὰ γίνη καὶ ὅταν ἀκόμα γίνεται τὸ μάθημα τῶν Θρησκευτικῶν, Ἱστορίας καὶ Γεωγραφίας.

"Έτσι μὲ τὴ συχνὴ ἐπανάληψι καὶ μὲ λίγες γραπτὲς ἀσκήσεις, ποὺ δίνομε σὲ μιὰ τάξι σὲ σιωπηρὲς ἄρες, σχηματίζεται πειὰ στὴ μνήμη τῶν παιδιῶν ἡ ἐντύπωσις ἐκείνου, ποὺ ἔμαθαν καὶ ἑπομένως δὲν είναι δυνατὸν παρὰ νὰ τὸ ἐφαρμόζουν ὅταν γράφουν.

'Αγαπητοὶ συνάδελφοι, δὲν ξέρετε πόσο μὲ κάνει εὖτυχῆ τὸ γεγονὸς ὅτι τὰ παιδιά μου ὀρθογράφουν σὲ σημεῖο ἀπίστευτο. 'Εὰν δὲν σᾶς ἀπέκρυπτα— γιὰ λόγους οἱ ὁποῖοι μοῦ ἐπέβαλαν νὰ τὸ κάμω— τὴν ταὖτότητά μου, θὰ σᾶς προσκαλοῦσα στὸ σχολεῖό μου γιὰ νὰ ἰδῆτε πῶς δὲν εἶμαι ὑπερβολικὴ γιὰ ὅσα λέγω.

Κάποιο βράδυ είχα την εύχαρίστησι νὰ δεχθῶ στὸ σχολειὸ τὴν ἐπίσκεψι ένὸς κυρίου ἀπὸ τὸν Ἡμερήσιον Τύπον δ δποῖος ἀνήκει βέβαια στὸν κόσμο τῶν διανοουμένων. Ἐζήτησε νὰ βγῆ στὸν πίνακα ἕνας μαθητής τῆς ἕκτης τάξεως. "Αρχισε νὰ τοῦ ὑπαγορεύη μακρὲς προτάσεις στὴ Δημοτικὴ γλώσσα, τὶς ὁποῖες ὁ μαθητής κατ' ἀπαίτησί μου μετέβαλε είς άπταιστη καθαφεύουσα και τες έγραψε χωρίς κανένα άπολύτως λάθος. Κατόπιν έδωσε στην κάθε λέξι τη γραμματική της κατάταξι, καὶ ήξερε νὰ δικαιολογήση τὸ λόγο τῆς δοθογραφίας στές περισσότερες λέξεις τόσο, που έκαμε τον έκλεκτὸ ἐπισκέπτη μας νὰ συγκινηθῆ μέχρι δακρύων γιὰ τὰ «Έλληνόπουλα τῆς 'Αμερικῆς». 'Επίσης, ὅταν κάνω διαγωνισμούς Έλληνικών, ύπαγορεύω πάντα στὰ παιδιὰ ἀμελέτητο πείμενο. Στὲς διορθώσεις, βλέπω μὲ μεγάλη μου χαοὰ πῶς οἱ μὲν ἄριστοι μαθηταί μου ἔχουν ἕνα ἢ δύο λάθη. οί δὲ κατώτεροι τρία ἢ τέσσερα καὶ ποτὲ περισσότερα.

Τὸ εὐχάριστο αὐτὸ ἀποτέλεσμα κατάλαδα πολὺ καλὰ πῶς ὀφείλεται εἰς τὸ ὅτι ἐπέμεινα πολὺ νὰ συνηθίσω τὰ παιδιὰ νὰ προσέχουν κάθε τι ποὺ ἔμαθαν στὴ Γραμματική τους.

Ποὸ παντὸς ὀφείλεται εἰς τὸ ὅτι προσπαθῶ νὰ διδάσσκω στὰ παιδιὰ τὴν ὀρθογραφία ὅσο μπορῶ πρακτικώτερα ἀποφεύγοντας τὴν ξερὴ ἀποστήθισι κανόνων καὶ τὸ νὰ κλίνουν μηχανικῶς ρήματα. Ἔτσι κανονίζω τὴν ἐπιτυχία της μὲ τὴν ἐντύπωσι, ποὺ ἀφίνει στὴν ἀκοὴ τῶν παιδιῶν ἡ κατάληξις τῶν περισσοτέρων λέξεων.

A. T.

#### ΠΕΡΙ ΓΥΝΑΙΚΩΝΙΤΟΥ

(Συνέχεια ἐκ τῆς σελίδος 13)

οεύς, με άπειρον συναίσθησιν ότι εύρίσχεται πρό τοῦ Θείου Βωμοῦ, μένη ἐκεῖ ἀκίνητος καὶ αἱ ἀναγκαῖαι λειτουργικαὶ χινήσεις του είνε γαλήνιοι καὶ ἱεροπρεπεῖς καὶ ἑτοιμάζεται πάντοτε δι' ενα καλό, μόνον θοησκευτικόν κήουγμα, εύσεδές, πατρικόν, άπλοῦν, ποὺ νὰ μπαίνη ὁλόϊσια στὲς καρδιὲς τοῦ ἐκκλησιάσματος καὶ ἀκόμη τὸ σπουδαιότερο ἐὰν ἡ προσωπικότης του ἐπιβληθῆ καὶ θεωρηθῆ ὡς πράγματι εὐσεθής αὐτός, καὶ σεβαστὸς Ἱερεύς, ὅχι μόνον ἐν τῷ Ναῷ, άλλά και είς την καθημερινήν του ζωήν έάν όλα αὐτά μαζὺ γίνουν, ἀσφαλῶς θὰ σχηματίζεται πάντοτε κατὰ τὴν ὥραν τῆς Θείας Λειτουργίας πνευματική ἀτμόσφαιρα εἰς τὸν Ναὸν ἐντὸς τῆς ὁποίας θὰ παιδαγωγῆται ἡ ψυχὴ καὶ σκέψις τῶν ἐκκλησιαζομένων καὶ θὰ συγκεντρώνεται εἰς αὐτὴν καὶ θὰ ἔχη ἡθικὸν ἀποτέλεσμα τὸ ὁποῖον οὖτε έκατὸ γυναιχωνίτες, ούτε καφάσια, ούτε Πυλωροί, ούτε ραβδούχοι, οὖτε ἐξωκκλησιασμοί, οὖτε μυστική ἀστυνομία τῆς Σκότλαντ Γιάρντ τῆς 'Αγγλίας δὲν θὰ μπορέσουν νὰ ἐπιτύχουν.

Μολονότι δὲ εἶνε καλὰ ὅσα συνιστῷ ὁ ἀρθρογράφος ᾿Αρχιμανδρίτης Βαράκλας, πάντως ἐγὼ νομίζω πῶς καλλίτερα θὰ ἡταν νὰ στρέψουμε τὴν προσοχήν μας σ᾽ αὐτὰ ποὺ ἀνέφερα καὶ νὰ ἐπιμείνουμε νὰ γίνουν, διότι ἐὰν τὰ ἐπιτύχουμε αὐτά, ἀσφαλῶς δὲν θὰ εἶνε ἀνάγκη νὰ καταφύγουμε εἰς τὸ μέτρον τοῦ γυναικωνίτου.

'Αρχιμ. Α. ΚΑΒΑΔΑΣ

Εὐχαρίστως θὰ δημοσιεύσωμεν καὶ ἄλλας γνώμας ἐπὶ τοῦ θέματος τούτου ὅταν μᾶς ἀποσταλοῦν.

#### ΟΡΘΟΔΟΞΙΑ

(Συνέχεια ἐκ τῆς 11ης σελίδος)

λὰ καὶ πάλιν ὑπόδουλοι καὶ ἀδύνατοι τὴν περιεφύλαξαν 'Ορθόδοξον. Καὶ ἡ ἀνταμοιβή των δὲν εἶναι μικρά. 'Η 'Ορθοδοξία τοὺς ἠλευθέρωσε. Τοὺς ἐδημιούργησε εἰς νέον ἔθνος. Τοὺς ἐδώρησε νέαν σφριγηλὴν ἔθνικὴν συνείδησιν, νέαν δύναμιν καὶ ἀντοχὴν διὰ νέους ἀγῶνας ὑπὲρ τῆς 'Ορθοδοξίας.

Τὸ σημεῖον τοῦτο τὸ ἀντιλαμβάνεται κάθε 'Ορθόδοξος καὶ ἱδιαιτέρως ὁ Ἑλλην. Διὰ τοῦτο καὶ εἰς τὴν ζωήν του δὲν λησμονεῖ τὴν 'Ορθοδοξίαν. "Όπου καὶ ἂν εὐρίσκεται φέρει μαζί του τὸ ἄγιον της φῶς. 'Η ζωὴ τοῦ Ἑλληνισμοῦ τῆς 'Αμερικῆς εἰναι διὰ τὸ σημεῖον τοῦτο παράδειγμα μεγαλόφωνον. Αἱ 'Ορθόδοξοι Ἑλληνικαὶ Κοινότητες μὲ τὰς Ἐκκλησίας καὶ τὰ Σχολεῖά των εἰς ὅλην τὴν 'Αμερικὴν εἰναι φυτώρια τῆς 'Ορθοδοξίας.

Δυνατόν ἡ ὁργάνωσίς των, συγκρινομένη πρὸς ἄλλων Ἐκκλησιῶν, νὰ εἶναι ἀσθενής. ᾿Αλλ' ἡ δύναμις τῆς ᾿Ορθοδοξίας εἶναι δύναμις Θεοῦ, διὰ τοῦτο καὶ «ἐν ἀσθενεία τελειοῦται». Τὸ ἀπέδειξαν ἄλλως τε αἰῶνες ἀγώνων. Αὐτὸ δὲν θ' ἀργήσει νὰ ἀποδειχθῆ καὶ ἐν ᾿Αμερικῆ. Ἡ νέα Ἑλληνικὴ Γενεά, χωρὶς ἀμφιβολίαν, θὰ γίνη ὁ σημαιοφόρος τῆς ᾿Ορθοδοξίας ἐν ᾿Αμερικῆ. Καὶ διὰ τὸν σκοπὸν τοῦτον τὰ πάντα κινοῦνται. Ἐργασία καὶ προσπάθειαι καταβάλλονται ἀπὸ ὅλας τὰς διευθύνσεις. Εἰς τὴν φωνὴν τῆς Ἐκκλησίας ὅλαι αἱ δυνάμεις τοῦ Ἑλληνισμοῦ τῆς ᾿Αμερικῆς ἀπαντοῦν: «εἰμαι ἐδῶ». "Ολαι αἱ δυνάμεις τοῦ Ἑλληνισμοῦ τῆς ᾿Αμερικῆς ἀπαντοῦν:

φικής είναι φύλακες τής 'Ορθοδοξίας. 'Αρχιεπισκοπή, Πρεσβεῖαι, Προξενεῖα, Κοινότητες, 'Οργανώσεις, Σύλλογοι, ὅλων ἡ προσπάθεια είναι ἡ φύλαξις τῆς 'Ορθοδόξου Πίστεως. Αὐτὸ ἀποδεικνύει ἡ συνεργασία των. Καὶ εἴμεθα ὅλοι δέβαιοι ὅτι θὰ ἐπιτύχουν εἰς τὸν σκοπόν των.

#### ΝΕΑ ΕΚΔΟΣΙΣ ΤΗΣ ΜΟΥΣΙΚΗΣ ΤΗΣ Θ. ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΑΣ

Έξεδόθη ὑπὸ τοῦ Ἐκπαιδευτικοῦ καὶ Κατηχητικοῦ Τμήματος τῆς Ἡρχιεπισκοπῆς ἡ Θεία Λειτουργία Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου ἐνηρμονισμένη διὰ τρεῖς φωνὰς τῆ συνοδεία

άρμονίου δργάνου.

'Η μουσική της έχει βάσιν την έργασίαν τοῦ περιωνύμου μουσικοῦ-ψάλτου 'Ιωάννου Σακελλαρίδου, ὅστις εἶνε ὁ πρῶτος ὅστις κατώρθωσε ν' ἀποδώση τὸ γλυκὺ μέλος τῆς Βυζαντινῆς μουσικῆς τῶν ἐκκλησιαστικῶν ἡμῶν ὕμνων καὶ ἀδῶν εἰς εὐρωπαϊκὴν παρασημαντικήν. 'Ο κ. Χρ. Βρυωνίδης διπλωματοῦχος τοῦ 'Ωδείου 'Αθηνῶν καὶ εἰδικευθεὶς ἐν 'Αμερικῆ εἰς τὴν εὐρωπαϊκὴν μουσικήν, γνωστὸς δὲ ὡς Βυζαντινὸς ψάλτης καὶ μουσικοσυνθέτης ἐν 'Αμερικῆ, ἐφιλοπόνησε καὶ ἐνηρμόνισε διὰ χορωδίαν καὶ φωνητικὴν μουσικὴν τὴν ἐν λόγω Θ. Λειτουργίαν καὶ τὸ μέρος τοῦ ὀργάνου.

Τὸ ἔργον αὐτὸ ἐγένετο ὑπὸ τῆς 'Αρχιεπισκοπῆς μὲ τὸν σκοπόν, ὅπως εἰσαχθῆ εἰς τὰ ἡμερήσια καὶ ἀπογευματινά μας σχολεῖα καθὼς καὶ εἰς τὰ κατηχητικά. Τοιουτοτρόπως ἀπὸ τῆς μικρᾶς ἡλικίας τὰ Ἑλληνόπουλα τῆς 'Αμερικῆς θὰ διδάσκωνται νὰ ψάλλουν ἐν χορῷ τὴν Θείαν Λειτουργίαν καὶ μεγαλώνοντα θὰ λαμβάνουν μέρος ἀκόπως εἰς τὰς χο-

ρωδίας των κοινοτικών μας Ί. Ναών.

Πόσον μεγάλη ἀφέλεια ὑλικὴ καὶ ἡθικὴ θὰ προκύψη ἐκ τοῦ μέτρου τούτου είνε εὐκολώτατον νὰ τὸ ἐννοήση πᾶς τις, λαμβάνων ὑπ' ὄψει ὅτι ἀφ' ἑνὸς μὲν οἱ Ίεροὶ Ναοὶ ὅλων τῶν Κοινοτήτων μας θὰ ἀποκτήσουν αὐτομάτως πολυμελεῖς χορωδίας, ἀφ' ἔτέρου δὲ τὰ παιδιά μας μεγαλώνοντα θὰ λαμβάνουν ὅλα μέρος εἰς τὰς χορωδίας καὶ θὰ εὐρίσκωνται πάντοτε συνδεδεμένα μὲ τὴν Ἐκκλησίαν.

'Αλλ' ή ἐν λόγῳ ἔκδοσις ἔχει σκοπὸν νὰ γίνη καὶ οἰκογενειακὸν ἀπόκτημα' εἰς ἕκάστην δὲ συγκέντρωσιν οἰκογενειακὴν ἢ φιλικὴν θὰ εἶνε δυνατόν, δποιοσδήποτε γνωρίζει νὰ παίζη κἄπως εἰς τὸ κλειδοκύμβαλον, νὰ συνοδεύη τὸ ψάλσιμον δλίγων ὕμνων ἐκ τῆς Θείας Λειτουργίας, ὡς γίνεται εἰς τὰς Προτεσταντικὰς οἰκογενείας, ὅπου τὸ ψάλσιμον ὕμνων ἀποτελεῖ ἀναπόσπαστον μέρος τῆς ψυχαγωγίας των.

Τὰ 6ι6λία αὐτὰ διὰ τὸν σκοπὸν τὸν ὁποῖον ἔξεδόθησαν ϑ' ἀποσταλοῦν εἰς τὰς Κοινότητας μὲ μικρὰν τιμὴν ὥστε νὰ εἰνε προσιτὰ εἰς ὅλα τὰ παιδιά. Εἰνε δὲ κομψῶς καὶ στερεῶς πανόδετα καὶ αἱ εἰσπράξεις ἐξ αὐτῶν μόλις θὰ καλύψουν τὰ ἔξοδα τῆς ἐκδόσεως.

#### ΤΟΜΟΙ ΤΟΥ ΟΡΘΟΔΟΞΟΥ ΠΑΡΑΤΗΡΗΤΟΥ

'Ο Πρώτος καὶ ὁ Δεύτερος Τόμος τοῦ «'Ορθοδόξου Παραταριτοῦ», στερεώς δεδεμένοι μὲ πανί, τιμώνται ἔκαστος \$3.00 καὶ ἀποστέλλονται πανταχοῦ ἐλεύθεροι ταχυδρομικών τελών.

Οι Τόμοι τοῦ «'Ορθοδόξου Παρατηρητού», τοῦ ἀξιολόγου τούτου Θρησκευτικοῦ μας Περιοδικοῦ, πρέπει νὰ εὐρίσκωνται είς τὰν διδλιοθήκην παντὸς 'Ορθοδόξου Χριστιανοῦ, εἶνε δὲ τὸ καλλίτερον δώρον διὰ κάθε Ἑλληνικὰν οἰκογένειαν εἰς οἰανδήποτε περίστασιν. Γράψατε:

THE ORTHODOX OBSERVER 25-19 30th Drive, Astoria, New York

#### ΝΕΑ ΕΚΔΟΣΙΣ ΚΑΤΑΣΤΗΜΑΤΩΝ DIVRY



'Η Σταυρωσις του Χριστού.

## ΤΑ ΔΩΔΕΚΑ ΕΥΑΓΓΕΛΙΑ Ο ΕΠΙΤΑΦΙΟΣ ΘΡΗΝΟΣ ΚΑΙ Η ΑΝΑΣΤΑΣΙΣ

Όλόκληρος ή Ἱερὰ ᾿Ακολουθία τῆς ἑσπέρας τῆς Μεγάλης Πέμπτης, Μεγάλης Παρασκευῆς καὶ τῆς νυκτὸς τῆς ᾿Αναστάσεως.—'Ομοία πρὸς τὴν ὑπὸ τοῦ Οἰκ. Πατριαρχείου ἐγκεκριμένην ἔκδοσιν.—Κομψότατον βιβλιάριον, σχήματος τσέπης, ἐξ 130 σελίδων, τυπωμένον ἐπὶ ἀρίστου χάρτου μὲ διαφόρων εἰδῶν στοιχεῖα καὶ στερεῶς δεδεμένον μὲ πανί, τιμᾶται μόνον 25 σέντς. Ζητήσατέ το ἀπὸ τοὺς βιβλιοπώλας.

#### ΑΛΛΑΙ ΧΡΗΣΙΜΟΙ ΕΚΔΟΣΕΙΣ DIVRY

ΤΟ ΑΛΦΑΒΗΤΑΡΙΟΝ ΤΟΥ ΕΛΛΗΝΟΠΑΙΔΟΣ ΤΗΣ Α-ΜΕΡΙΚΗΣ. — Γ. ΚΩΝΣΤΑΝΤΟΠΟΥΛΟΥ, Τεῦχος Α΄.— Ένπονηθὲν ἐπὶ τῆ δάσει τῶν νεωτέρων καὶ καλλιτέρων συστημάτων διδασκαλίοις. ΕΊνε τὸ τελειότερον τῶν μέχρι τοῦδε ἐκδοθέντων, συνταχθὲν ἐπίτηδες διὰ τοὺς Ἑλληνόπαιδας τῆς ᾿Αμερικῆς. Γλῶσσα ἡ καλῶϊς διμλουμένη δημοτική, ἀπηλλαγμένη χυδαϊσμῶν. ᾿Απλοῦν, εὐμέθοδον, εὐδίδακτον, πρακτικόν πολυτελές. Τυπωμένον ἐπὶ ἐκτάκτως στερεοῦ εἰδικοῦ χάρτου, καὶ στολισμένον μὲ 37 καλλιτεχνικὰς πολυχρώμους εἰκόνας, ἀπὸ τὴν ζωὴν τῶν παίδιῶν ἐν ᾿Αμερικῆ, ἐπίτηδες σχεδυσθείσας διὰ τὰ μαθήματα τοῦ διδλίου. Πολιπελῶς δεδεμένον μὲ πανί, τιμᾶται μόνον 50 σέντς.

ΤΟ ΑΝΑΓΝΩΣΜΑΤΑΡΙΟΝ ΤΟΥ ΕΛΛΗΝΟΠΑΙΔΟΣ ΤΗΣ ΑΜΕΡΙΚΗΣ. — Ε. ΚΩΝΣΤΑΝΤΟΠΟΥΛΟΥ, Τεῦχος Β΄.—Τὸ ἱδεῶδες 'Αναγνωσματάριον διὰ τὰ 'Ελληνόπαιδα τῆς 'Αμερικῆς. Μὲ θέμα τὴν καθημερινὴν ζωὴν δύο καλῶν 'Ελληνοπαίδων τῆς 'Αμερικῆς, ἀπὸ τῆς ὥρας ποὺ ἔξυπνοῦν μέχρις ἐσπεριας—στὸ σπίτι, στὸ παιγνίδι, στὸ Σχολεῖο,, στὴν 'Εκκλησία, στὰς 'Εορτάς, τὸ διδλίον δύνατσι νὰ χρησιμεύση, ὡς ὁ δ η γ ὸ ς σ υ μ π ε ρ ι φ ο ρ ᾶ ς διὰ κάθε παιδάκι τῆς 'Αμερικῆς, Κάθε μάθημα ἔχει καὶ εν καλὸν δίδαγμα. 'Αποτελεῖται ἀπὸ κείμενον ἀπλοῦν, ὡραίαν εἰκόνα ἐπίτηδες σχεδιασθεῖσαν, κοὶ παιδικὸν ποιηματάκι ἐπὶ τοῦ μαθήματος. Μὲ 74 σελίδας καὶ 37 πολυχρώμους εἰκόνας, τιμάται πολυτελῶς δεδεμένον μόνον 60 σέντς.

ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΑΡΧΑΙΑΣ ΕΛΛΑΔΟΣ ΚΑΙ ΕΛΛΗΝΙΚΗ ΜΥΘΟΛΟΓΙΑ. — Ύπο Γερμ. Πολυζωΐδου. — Εἰς δύο διβλία δεμένα μαζύ. Γλῶσσα ἀπλῆ. 150 περ. εἰπόνες τῶν καλλιτέρων Μουσείων. Ποιήματα ἐθνικά, ἐρωτήσευς συγκεντρωμέναι, ἔξήγησις ἀγνώστων λέξεων καὶ δίδαγμα εἰς τὸ τέλος ἔκάστου κεφαλοίου. Έκδοσις πολυτελείας. Καὶ τὰ δύο διβλία μαζύ, πολυτελῶς δεδεμένα μόνον 75 σιέντς.

ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΠΑΛΑΙΑΣ ΔΙΑΘΗΚΗΣ. — Γ. Πολυζωΐδου.— Ύπο τύπον διηγηματικώτατον καὶ εὐχάριστον, ὅλη ἡ ἐκ τῆς Παλ. Διαθήκης ὅλη, τὴν ὁποίαν ὁρθζει καὶ τὸ ᾿Ανώτ. Ἐκπ. Συμβούλιον. Εὕληπτον, στοιχεῖα ἐκλεκτά, ποιήματα θρησκευτικά, ἐρωτήσεις, εἰκόνες, προσευχαί. Γ΄ ἔκδοσις, πολυτελῶς δεδεμένη τιμαται 50 σέντς.

ΙΣΤΟΡΙΑ ΤΗΣ ΚΑΙΝΗΣ ΔΙΑΘΗΚΗΣ. — Γ. Πολυζωΐδου...— Ύπὸ τύπον τερπνόν, μὲ ὡραῖα θρησκευτικὰ ποιήματα, εἰκόνας ἔξήγησιν ἀγνώστων λέξεων καὶ προσευχάς. Στοιχειοθέτησις ἀραιά, χάρτης πολυτελείας. Κομψῶς δεδεμένον τιμάται μόνον 50 σέντο.

Η ΚΑΤΗΧΗΣΙΣ ΤΟΥ ΕΛΛΗΝΟΠΑΙΔΟΣ ΤΗΣ ΑΜΕΡΙ-ΚΗΣ.—Μὲ ἐφωτήσεις καὶ ἀπαντήσεις φυσικάς, στοιχεῖα εὐανάγνωστα, εἰκόνας, ποιήματα καὶ προσευχάς, τὸ 6ιβλίον ἐλκύει τοὺς μαθητάς Ἡ διδασκαλίω τῆς Πίστεώς μας ὅλη, εἰς 82 ἀπλούστατα μαθήματα. Ἔκδοσις πολιτελείας. Δεδεμένον τιμάται 60 σέντς.

ΟΡΘΟΔΟΞΟΣ ΧΡΙΣΤΙΑΝΙΚΗ ΛΕΙΤΟΥΡΓΙΚΗ. Είς τὸ πολυτελὲς καὶ καλοτυπωμένον ωὐτὸ διδλίον ἔξηγοῦνται ὅλα ὅσα ὅλέπονται καὶ ἀκούονται εἰς τοὺς Ναούς μας, μὲ ἔςωταποκρίσεις ἀπλᾶς. Τὸ κάθε 'Ι. 'Αντικείμενον ἔχει τὴν εἰκόνα του καὶ ἔξηγεῖται τί συμβουλίζει. Εἰς τὸ τέλος ὅλαι αὶ κατάλληλοι προσευχαὶ διὰ τὰ παιδιὰ τῆς 'Αμερικῆς. Πολυτελῶς δεδεμ. 75 σέντς.

ΕΚΚΛΗΣΙΑΣΤΙΚΗ ΙΣΤΟΡΙΑ.— Μὲ ἀπλοῦν τρόπον ἀναγράφεται ὅλη ἡ Ἱστορία τῆς Ἐπλησίας μας μέχρι τοῦ 1934, χάριν τῶν ἐν ᾿Αμερικῆ παιδιῶν. Εἰπόνες, ἐρωτήσεις, στοιχεῖα εὐανάγνωστα. Εἰς τὸ τέλος ἡ Ἱστορία τῆς ἐν ᾿Αμερικῆ Ἑλληνικῆς ᾿Ορθοδόξου Ἐπκλησίας. Δεδεμ. 50 σέντς.

ΑΓΓΛΟΕΛΛΗΝΙΚΟΝ & ΕΛΛΗΝΟΑΓΓΛΙΚΟΝ ΛΕΞΙ-ΚΟΝ DIVRY. — Τὸ περίφημον τοῦτο Λεξικόν, συνταχθὲν ἐπὶ τῆ δάσει τοῦ Λεξικοῦ τοῦ Webster, ἔχει τὴν ἀκριδῆ σημασίαν καὶ προφορὰν ὅλων τῶν χρησίμων ᾿Αγγλικῶν καὶ Ἑλληνικῶν λέξεων. ὙΕπίσης σύντομον ᾿Αγγλικὴν Γραμματικήν, χάρτως καὶ πλείστας ἀφελίμους ἐν ᾿Αμερικῆ πληροφορίας. Χρυσόδετον, μὲ δύο εὐρετήρια τιμᾶται

ΑΓΓΛΟΕΛΛΗΝΙΚΟΙ ΚΑΙ ΕΛΛΗΝΟΑΓΓΛΙΚΟΙ ΔΙΑΛΟ-ΓΟΙ DIVRY. — 'Οδηγός συνδιαλέξεως ἀπὸ τῆς 'Αγγλικῆς εἰς τὴν 'Ελληνικὴν καὶ τὰνάπαλιν. 'Ομιλίαι, μὲ τὴν προφοράν, ἔπὶ παντὸς θέματος, ἀπὸ τὰ ἀπλούστερα μέχρι τῶν τεχνικωτέρων. Χρήσιμοι δι' "Ελληνας, ἢ δι' 'Αμερικανοὺς μανθάνοντας 'Ελληνικά. Χρυσόδετοι \$1.25

ΑΓΓΛΙΚΗ ΜΕΘΟΔΟΣ ΑΝΕΥ ΔΙΔΑΣΚΑΛΟΥ DIVRY.— 'Η τελειοτέρα 'Αγγλική Μέθοδος. 'Η μόνη ἀπηλλαγμένη λαθῶν καὶ διδάσκουσα τὴν ἀκριδῆ 'Αμερικανικήν προφοράν. 432 μεγά-λαι σελίδες, μὲ μαθήματα ἀπὸ ἀρχαρίους μέχρι τῶν καλῶς κατεχόντων τὴν 'Αγγλικήν γλῶσσαν. Κομψῶς χρυσόδετος .... \$1.50

ΝΟΜΙΚΟΣ ΟΔΗΓΟΣ ΚΑΙ ΠΡΟΧΕΙΡΟΣ ΔΙΚΗΓΟΡΟΣ.
—Βιδλίον χρησιμότατον δι' όλους ἐν 'Αμερικῆ. Περιέχει νομικὸς συμιδουλὰς και πληροφορίας ἔπὶ θεμάτων πάσης φύσεως. 'Επίσης πλείστους ὅσους Νομικοὺς Τύπους—Συμιδολαίων, Πωλητηρίων, Διαθηκῶν καὶ παντὸς εἴδους ἐγγράφων, χρησίμων εἰς τὰς ἐν 'Αμερικῆ συναλλαγάς μας—ὅλα μὲ τὴν ἀντίστοιχον 'Ελληνικὴν μετάφρασιν. Σελίδες 360. Κομψῶς χρυσόδετον ... \$1.25

Τὰ ἄνω 6ι6λία, ἐγκεκοιμένα ὑπὸ τοῦ 'Ανωτ. Ἐκπαιδευτικοῦ Συμβουλίου, εἶνε κατάλληλα διὰ Σχολεῖα ἢ μελέτην κατ' οἶκον 'Αποστέλλονται πανταχοῦ. Ζητήσατέ τα εἰς τὰ 6ι6λιοπωλεῖα ἣ γράψατε εἰς τοὺς Ἐκδότας:

D. C. DIVRY, Inc., 240 W. 23rd St., NEW YORK